
 
 
 
 

Ximena Lagos Morales
Angela Rojas Kuschel

Alexandra Sanhueza Lebègue
Daniela Troncoso Vargas

Crystal Ramírez Fernández
Marcia Paredes Navarrete

Claudia Rosales Neira
Carolina Vega Ramírez

Agrupación Un Día a la Vez
Agrupación Fibromialgia Los Ríos Valdivia



Exploración
de itinerarios
terapéuticos

Cuerpo, juego y 
(re)encuentro



Exploración
de itinerarios
terapéuticos

Cuerpo, juego y 
(re)encuentro

Este libro fue desarrollado en el marco del proyecto “Procesos de (des)farmaceuticalización 
de la vida: Itinerarios terapéuticos y corporales de mujeres en medio de la expoliación capitalista 

extractiva en Chile”, código INGE-2024-12, financiado por el Proyecto InES 
“Conocimiento + Género UACh” / INGE220001 / ANID



Exploración de itinerarios terapéuticos
Cuerpo, juego y (re)encuentro

© de los textos: Ximena Lagos Morales, Angela Rojas Kuschel, Alexandra 
Sanhueza Lebègue, Daniela Troncoso Vargas, Crystal Ramírez Fernández, 
Marcia Paredes Navarrete, Claudia Rosales Neira, Carolina Vega Ramírez

© de las fotografías: Jonathan Zúñiga Ortega

© Trafun Ediciones Ltda., 2026
Los Raulíes 426, Valdivia, Chile
www.trafunediciones.cl

Edición y diseño: Isabel Guerrero Schiappacasse
Impresión: Imprenta América

Primera Edición, Enero 2026
ISBN: 978-956-6475-00-2

Todos los derechos reservados. Se autoriza la reproducción 
parcial o total citando las fuentes correspondientes.



En gratitud a las mujeres de las agrupaciones 
Fibromialgia Los Ríos Valdivia y Un Día a la Vez

que quisieron encarnar esta experiencia íntima 
de cuidado mutuo.  





Índice

Hilos que sanan: itinerarios corporales, memorias y tejidos 
de cuidado

Relatos encuerpados, lo que devela el cuerpo: prácticas 
somáticas y eco somáticas

El cuerpo como territorio vivo

Sistema Biodanza

Taller de teatro espontáneo

Coser, bordar y zurcir: el textil como metodología afectiva

Acerca de nosotras

Agradecimientos

Glosario

9.......

13.....

21.....

31.....

37.....

43.....

51.....

55.....

56.....



8



9

Hilos que sanan: itinerarios corporales, 
memorias y tejidos de cuidado

Ximena Lagos Morales & Carolina Vega Ramírez

Nuestros cuerpos guardan mapas invisibles, trazas de lo vivido, de lo sentido, de lo nom-
brado y de lo que aún no encuentra palabras. Cada experiencia deja un hilo, un matiz 
de carne y hueso, de sangre y memoria, que se entreteje con los hilos de otros cuerpos, 
de otras historias, de otras voces. La vida se despliega como un tapiz en movimiento y 
nosotras aprendemos a leerlo, a tocarlo, a respirar en sincronía con sus ritmos y silencios.

Jimena Silva Segovia, en sus trabajos dentro de los estudios feministas latinoameri-
canos –particularmente en Cuerpos emergentes (2019)1–, utiliza la noción de “intertex-
tualidad” no sólo en su sentido literario o lingüístico tradicional (como relación entre 
textos), sino como una metodología de lectura, escucha y creación situada. Para Jimena, 
la intertextualidad implica reconocer que todo relato, cuerpo o práctica está entrelazado 
con otros relatos, cuerpos y prácticas. No existe un texto –ni un cuerpo– que no refiera 
a un entramado de relaciones: está compuesto por huellas, memorias, discursos, afectos 
y materialidades provenientes de múltiples lugares. En este sentido, la intertextualidad es 
una forma de entender el cuerpo y la experiencia como texto colectivo y relacional.

Porque somos parte de una genealogía rota y mezclada, 
esa es nuestra política contra el olvido, el camino 

intermedio de un pensar memorioso.

Daniela Catrileo

Hay una experiencia que no ha sido nombrada, oída... 
¿cómo expresarla sin los límites del lenguaje? 

¿Cómo encontrar el lenguaje...?

1 Silva Segovia, J. (2019). Cuerpos emergentes: modelo metodológico para un trabajo corporal con 
mujeres. RIL Editores. 



10

Caminar los itinerarios de nuestro cuidado no es recorrer un camino lineal; es danzar 
entre la memoria y el presente, entre la herida y la reparación. Cada decisión sobre qué 
tocar, qué permitir, qué buscar y qué soltar, construye nuestro mapa corporal. La sanación 
surge cuando nuestros cuerpos reconocen su propia agencia, cuando cada latido, cada 
inhalación consciente, nos devuelve la presencia de nosotras mismas. 

Ana María Oyarce Pisani, antropóloga médica, plantea, en su trabajo conjunto con 
Pamela Eguiguren y Andrea Álvarez2, la importancia de explorar trayectorias asistenciales 
e itinerarios terapéuticos para entender cómo las personas transitamos por los servicios 
de salud, con todas las complejidades, rupturas, decisiones, barreras, experiencias y signi-
ficados que eso conlleva. Estudiar estos itinerarios permite aproximarse a conocer contex-
tos de vida, además de visibilizar continuidades/discontinuidades y procesos de atención 
y desatención desde la experiencia vivida en primera persona durante este tránsito, en el 
cual se integran las redes de apoyo mutuo familiares y comunitaria, la espiritualidad, las 
diversas cosmogonías y los saberes populares y ancestrales.

Exploración de itinerarios terapéuticos: cuerpo, juego y (re)encuentro da cuenta del tra-
bajo con dos organizaciones de base territorial conformadas por mujeres que residen en 
la ciudad de Valdivia y forman parte de las agrupaciones Fibromialgia Los Ríos Valdivia 
y Un Día a la Vez, y en cuyas existencias se cruzan múltiples tramas, entre ellas la vivencia 
con el dolor crónico, el rol del cuidado de un otrx, condiciones de vida y de trabajo adver-
sas. Estas experiencias se enmarcan en la investigación “Procesos de (des)farmaceuticali-
zación de la vida: Itinerarios terapéuticos y corporales de mujeres en medio de la expolia-
ción capitalista extractiva en Chile”, con código INGE-2024-12, financiada por el Proyecto 
Innovación en Educación Superior InES “Conocimiento + Género Universidad Austral de 
Chile (UACh)” / INGE220001 / Agencia Nacional de Investigación y Desarrollo (ANID). 
Desde este marco investigativo se buscó explorar y analizar cómo los aspectos biográficos 
y contextuales influyen en la experiencia corporal y simbólica de mujeres viviendo en 
territorios extractivos en el sur de Chile, así como describir y problematizar sus itinerarios 
asistenciales y terapéuticos, desde los marcos teóricos de la medicalización/farmaceuti-
calización de la vida, la determinación socioambiental de los procesos de salud y enfer-
medad, y el diálogo con diversos autorxs y colectivxs. En este sentido, quisimos en este 
proyecto proponer/explorar distintas posibilidades de (re)encuentro personal y colectivo 
a través de prácticas que nos invitan al juego, a re-tramar nuestras historias y a sanar. 

2 Oyarce, A. M., Eguiguren, P., & Álvarez, A. (2018). Trayectorias asistenciales: una metodología 
cualitativa para el estudio de las redes integradas de salud. En VI Encuentro Latinoamericano de 
Metodología de las Ciencias Sociales 7-9 de noviembre de 2018 Cuenca, Ecuador. Universidad de 
Cuenca. Facultad de Ciencias Económicas y Administrativas. 



11

Con ambas agrupaciones llevamos a cabo entre 12 y 16 sesiones en las que nos pro-
pusimos explorar nuestros itinerarios terapéuticos y corporales desde la práctica somática 
y ecosomática, el mapeo corporal, la biodanza, el teatro espontáneo y el arte textil desde 
la intuición/certeza de que el cuerpo es agente y lugar de encuentro de lo individual y lo 
social. Por ello su narrativa es imprescindible para la comprensión de los procesos salud/
enfermedad/atención-cuidados.

La biodanza nos enseña que movernos es recordar. Que la música, el ritmo y la res-
piración consciente son lenguajes que no necesitan palabras para expresar lo que duele, lo 
que anhela, lo que resiste. Los cuerpos se encuentran en un abrazo y en ese encuentro cada 
gesto es un hilo de cuidado que conecta nuestra existencia con la de otras. El cuerpo no es 
un objeto pasivo; es un territorio político y afectivo. Aprendemos a habitarlo con ternura, 
a respetar sus límites, a reconocer sus resistencias, a celebrar sus potencias.

Como en un bordado, cada hilo tiene su color, su textura, su historia. El arte textil 
nos recuerda que la creación es también reparación: bordamos las memorias, tejemos las 
ausencias, hilamos los dolores y los deseos en un manto que nos sostiene. Cada puntada 
es un gesto de resistencia frente a la fragmentación impuesta por sistemas que intentan 
controlar, medir o normalizar nuestros cuerpos. Los dispositivos médicos intentan estan-
darizar la experiencia de nuestro ser, ignorando la singularidad de nuestras trayectorias. 
Pero nosotras recuperamos la voz y la memoria de nuestros cuerpos, resignificando cada 
síntoma, cada emoción, cada recuerdo.

En los mapeos corporales, la memoria se hace visible. Dibujamos sobre nuestra piel, 
sobre papeles, sobre telas, sobre mapas imaginarios, y nos damos cuenta de que nuestra 
historia está entrelazada con la de otras. Cada línea es un registro de resistencia, cada 
color, un testimonio de agencia. No hay mapas correctos ni rutas únicas; hay hilos com-
partidos, circulaciones de cuidado, tramas que se cruzan y se entrelazan. Aprendemos a 
leer las discontinuidades como momentos de aprendizaje y transformación, y los vacíos 
como espacios de posibilidad.

Nuestros cuerpos han sido regulados, medicalizados y observados bajo lentes que no 
reconocen nuestra experiencia. La menstruación, el parto, la menopausia, el dolor cró-
nico, la ansiedad, la tristeza: todo ha sido sometido a diagnósticos, protocolos y normas 
que a veces nos alejan de nuestro propio saber. Pero nosotras recordamos que el cuerpo 
habla, que el cuerpo conoce, que el cuerpo crea modos de sostenerse y de sanar. Cada res-
piración consciente, cada gesto de movimiento, cada puntada que dejamos en un tejido, 
nos devuelve la autonomía y la dignidad.

La práctica eco somática nos enseña a escuchar la resonancia de cada órgano, de 
cada articulación, de cada célula. Nos invita a sentir cómo la tierra, el fuego, el viento y el 
agua habitan en nosotras, cómo nuestras emociones se manifiestan en el cuerpo y cómo 
la conciencia de la respiración y el tacto activa procesos de regulación, de bienestar y de 



12

creatividad. Así, la exploración de nuestros itinerarios terapéuticos/corporales se trans-
forma en posibilidad de construcción de un espacio de encuentro con un Nosotras, un 
espacio donde la memoria corporal se encuentra con la memoria colectiva.

El teatro espontáneo es otra forma de nombrar lo que no tiene palabras. Actuar desde 
la sensación, desde el cuerpo que sabe, nos permite transformar la experiencia del dolor y 
de la limitación en movimiento, en acción, en expresión. Cada gesto se convierte en una 
metáfora viva de lo que hemos transitado, de los vínculos que nos sostienen y de las redes 
que construimos. En ese espacio, la agencia del cuerpo se despliega y se comparte, el dolor 
se hace colectivo y la sanación se vuelve ritual.

Hilos que sanan, tejidos que resisten, mapas que nos guían: los itinerarios corporales 
son, en su esencia, un entrelazado de prácticas, recuerdos y cuidados que atraviesan la 
vida. La memoria se inscribe en la piel, pero también en la comunidad. Nos encontramos 
en los talleres, en los círculos de mujeres, en las danzas, en las respiraciones compartidas, 
en los bordados y en las improvisaciones. Aprendemos que la sanación es colectiva, que el 
cuidado es político y que los cuerpos son territorios de conocimiento y resistencia.

Cada recorrido que hacemos entre la biomedicina, los saberes tradicionales, la espi-
ritualidad y las prácticas de autocuidado nos muestra que no hay un camino único. Hay 
múltiples trayectorias, cada una situada en su contexto, en su historia y en sus relaciones. 
Cada mujer, cada disidencia, cada cuerpo viviente, teje su propio lienzo, hila su propia his-
toria de cuidado y recuperación. En este diálogo entre cuerpo, memoria y comunidad, la 
vida se despliega en sus tonos más vivos: rojos como la sangre, tierras como la piel, azules 
como la calma, naranjas como la fuerza que nos impulsa a seguir.



13

Relatos encuerpados, lo que devela el 
cuerpo: prácticas somáticas y 
eco somáticas 

Angela Rojas Kuschel, Alexandra Sanhueza Lebègue & Daniela Troncoso Vargas

Soma en su origen de la palabra es cuerpo, cuerpo vivo atravesado por la historia de la 
vida en la tierra. La práctica somática corresponde a la exploración y reconocimiento del 
soma, entendiéndolo como integración de cuerpo, emoción, mente y espíritu. Es prestar 
profunda atención a las señales internas y a los procesos fisiológicos como experiencia 
viva, para obtener información sobre nosotrxs mismxs, y liberar emociones, pensamientos 
y sensaciones que estaban guardadas. Es ir a las capas profundas donde se conectan y 
comunican piel, membranas, órganos, músculos, huesos, bioquímica y magnetismo; la 
totalidad de nuestras fibras pulsando y dialogando para hacer posible nuestra presencia y 
vivencia encarnada. 

Desde la práctica somática, nuestra invitación a las integrantes de la Agrupación 
Fibromialgia los Ríos Valdivia y la Agrupación Un Día la Vez fue a explorar la sabiduría 
de nuestros fluidos, del tejido conectivo y el sistema nervioso atravesado por el reconoci-
miento de refugios vinculares ecosistémicos que también habitan en nuestro interior, en la 
historia evolutiva de nuestras células y en nuestro entorno. En las cinco sesiones realizadas 
les propusimos experimentar el auto tacto y el tacto en parejas o en grupos, explorar con 
telas, realizar movimientos y prácticas de integración a través del dibujo y la escritura. 
También compartimos imágenes para evocar sensaciones relacionadas con el tejido que 
exploramos.

Nuestra tarea en este proceso fue acompañar a cada cuerpo, cada historia encarnada, 
mientras iba develando sus necesidades y sensaciones, capa por capa, tejido por tejido, 
iban dejándose guiar por nosotras, por ellas mismas y también por el grupo que contenía. 
Aquí compartiremos algunas de las develaciones que fuimos recogiendo a partir de sus 
relatos hablados y de nuestras percepciones, en tanto testigas de sus procesos. 



14

Memoria celular 
Práctica encuerpada para sentir la sabiduría de la célula, sentir lo que es ser célula, en colec-
tivo. Todas conformamos la membrana, doble membrana, una que mira hacia dentro y 
otra hacia afuera. Apoyadas espalda con espalda, sentimos como es la respiración celular y 
cómo es estar contenida en un océano; el océano celular. Luego exploramos los diafragmas 
de nuestro cuerpo a partir de la imagen de las medusas, como referencia del movimiento 
de pulsación que habita en nuestras células y tejidos. Además, los diafragmas surgen como 
un lugar de descanso para órganos, como también son lugar de transición entre espacios 
internos, membranas pulsátiles que conectan y son tierra de descanso interno. 

A partir de estas experiencias percibimos y escuchamos relatos que surgieron de las 
mujeres:

“Tenemos que fingir para que nos acepten”

“Sentir el calor del cuerpo de mi 
compañera me trajo una calma que no 
había sentido.”

“Soy como un imán de enfermedades.”

“No quería salir del contacto con la espalda”

“Lo interior de una no se conoce.”

“¿Por qué no pedimos ayuda?”

Contextos laborales: “Tenemos que fingir 
para que nos acepten”

Sistema nervioso y célula 
Explorar lo que está escondido
Damos atención al cuerpo, y 
se disuelven los dolores 
también al darle atención,
se registran nuevos dolores, cansancios.

El cuidado registrado, 
es el cuidado hacia otros.
¿Cómo reconozco mi límite? 
¿Hasta cuando puedo hacer? 
Relatos de dolores,
relatos de fuerza, 
de no ser o parecer “vulnerable”.
¿Cómo otorgamos lugares seguros para 
que esa vulnerabilidad pueda aparecer?
 

¿QUÉ ES PARA NOSOTRAS EL AUTOCUIDADO?



15

Tejido conectivo: fascia y sistema nervioso 
Práctica que propusimos para reconocer el tejido conectivo conocido como fascia, red que 
envuelve y conecta nuestros órganos, huesos y nervios. Propusimos trabajar en grupos y 
utilizar rebozos y mantas para traer la cualidad de esta red que nos envuelve con suavidad 
y que también nos proporciona soporte y contención. 

Trabajamos en tríos y parejas. Una mujer es envuelta por las telas desde la cabeza a los 
pies y las otras van haciendo pequeños movimientos con las telas, lo cual permite movi-
lizar sutilmente las fascias, descomprimirlas. Esto apoya el balance del eje neuroendocrino 
y nos permite reconocer otros tonos, ritmos y formas de ser acariciadas. 

Lo que develó esta práctica: 
Experiencia de manta contenedora: 

“Sentía que estaba flotando, no quería salir de ese 
estado.”

“Sentí que una gota que empezaba a caer desde mi 
hombro caía lentamente hacia mi rodilla, que son 
los lugares que más me duelen. Me alivió.”

“Al principio fue incómodo, no sabía lo que estaba 
sintiendo con mi compañera tocándome.”

Incomodidad al recibir.
Tactos sutiles despiertan nuevos registros.

En general no se habita el lugar de recibir.
Siempre dar y estar para otr*s. Pero ¿quién abraza?  

Tejido Conectivo / Fascia - Telas 
Nos trae las memorias del cuerpo. 

¿Cuántas de nuestras memorias están contenidas/
registradas en nuestra fascia?
Memoria mama / Memoria gestacional / Memoria 
de mis enfermedades / Memorias de mi gestión ante 
la vida, a lo que nos mueve y conmueve. 

Prácticas para la Seguridad-Protección-Comodidad 

“Sentí el abrazo de mi mamá”
Aparece el lugar - la memoria donde me he sentido 
segura y protegida.



16

Cerebro craneal, cardiaco y entérico
Para esta práctica compartimos sobre el entramado de los tres cerebros que componen 
nuestro sistema nervioso: cerebro craneal, corazón y sistema entérico. Propusimos iniciar 
el recorrido en parejas para explorar nuestro cerebro craneal, su conexión y ramifica-
ción hacia nuestro sistema central y periférico, para lo cual ofrecimos la metáfora de los 
ríos internos. Luego, continuando en parejas, realizamos un reconocimiento del cerebro 
corazón, para este propusimos el recurso del tacto, en el cual una mujer realiza con sus 
manos un reconocimiento de la estructura ósea y muscular que es contenedora del cora-
zón mientras otra mujer recibe este tacto y percibe las cualidades de este cerebro. Por 
último, y de manera individual, exploramos nuestro sistema entérico. Para ello realizamos 
una imaginería y descripción de la ruta: boca, esófago, estómago e intestinos, invitando 
a percibir y recordar cuales son los alimentos, vínculos y espacios que nos nutren y nos 
producen saciedad, además de conectar con esa cualidad de certeza que nos proporciona 
nuestra entraña, siendo un cerebro que asimila nutrientes y que también nos informa 
sobre lo seguro y lo desafiante a través de la percepción de nuestro interno e intorno, en 
conjunto con la totalidad de nuestro sistema nervioso.  

Tocar el corazón
“Aprender que mi cuerpo es 
querible.”

Cerebro corazón y cerebro entraña:
“Me quedaría eternamente en ese 
lugar.”

“No había visto de esa manera mi 
interior, me dan ganas de cuidarlo.”

Aparecen sonrisas
Aparece el descanso
Aparecen caras de menos alerta

Cuando se invita al movimiento: 
¿Cómo se observa el movimiento 
interno? ¿Cómo se da lugar a ese 
movimiento que aparentemente no 
se ve? 



17

Respiración y la piel
Atraer la conciencia a la respiración, darse cuenta de cómo se está respirando, cómo veni-
mos, cómo llegamos a este momento. Registrar la sensación interna a través de la respi-
ración. Al inhalar el cuerpo se vuelve ligero, al exhalar podemos soltar y dejarnos atraer 
y sostener por la fuerza de gravedad de la Tierra. Tomar conciencia de cada inhalación, 
cada retención, cada exhalación y ese espacio vacío posterior, observando qué ocurre en 
la mente y en el cuerpo en cada fase de la respiración.

Llevar la conciencia a la piel, despertar este órgano de percepción a través del tacto. 
Recorrer todo el cuerpo sensibilizando la piel, ese borde que nos permite reconocer nues-
tro límite y a la vez abrirnos a sentir y tocar el mundo. Con la luz de la conciencia suavizar 
esos límites entre el adentro y el afuera, como si la piel fuera traslúcida, apoyándonos en 
la sensación del agua, conectando con esa memoria celular. Desde esa sensación fluida, 
surge la invitación al movimiento, ya sea un pequeño gesto o movimientos más expansi-
vos, donde el impulso a moverse está en la sensación de la piel. Movimiento libre, espacio 
para explorar. Integrar el movimiento de las articulaciones en ese espacio acuoso, conec-
tando con el líquido sinovial.

“Siento un descanso mental”

“Me siento presente” / “Más tranquila”

“Relajada” / “Mi cuerpo ligero”

“Me di cuenta que estoy cansada”

“Me sentí flotando” / “En otra dimensión”

“En este rato dejé de sentir dolor”

“Bajó el dolor en la rodilla”

“Me conecté con mi mamá, como si 
estuviera aquí”

“Siento más espacio, tranquilidad”

“Al tocar la piel recordé los golpes, maltratos 
que ha tenido mi piel”

“Fue una experiencia nueva sentir la piel 
con amor”

“Puedo yo misma darme ese amor”



18

Pulmones y el corazón
Comenzamos trayendo la atención a la respiración. A través del contacto con el ritmo 
respiratorio vamos regresando a nosotras mismas, a ese espacio interno. Movilizar con 
suavidad el cuerpo, reconociendo donde hay tensión, incomodidad, dolor. Respirar en 
todos esos espacios, aprovechando la exhalación para soltar. Desde ese lugar buscamos el 
contacto con alguna compañera que esté cerca. Una entrega, otra recibe. 

Aquella que recibe se sienta cómodamente, aquella que va a entregar pone sus manos 
sobre los hombros de la compañera. Comienzan juntas a conectar con la respiración. Las 
manos van cambiando de lugar a diferentes partes de los pulmones, hasta ir llegando al 
corazón. El apoyo físico de las manos le va dando a quien recibe la posibilidad de obtener 
información profunda de sí, de escuchar y sentir más adentro.

Tomar el corazón en las manos. Quien recibe toma conciencia del espacio que ocupa 
el corazón. Sentir su peso, su ritmo, respirar en ese espacio interior. Los pulmones aca-
rician el corazón mientras respiramos. De a poco comenzamos a balancear el corazón, 
cambiando el peso entre el adelante y el atrás, abriendo nuevas sensaciones y percepcio-
nes. Lentamente invitamos a ir expandiendo ese movimiento permitiendo que el corazón 
comience a moverse libremente, expresarse, encontrar su lugar, siempre con el apoyo de 
las manos de la compañera.

“Magia. Se abrió una dimensión 
diferente. Dejé de sentir dolor.”

“Aparecieron mis ancestros. Es 
una experiencia espiritual.”

“Me quiero quedar en ese 
espacio, siento mi cuerpo y el 
entorno diferente.”

“Al abrirse mi corazón se 
abrieron memorias guardadas. 
Las penas del corazón.”



19

Lo que se siente, se sana
Al finalizar este ciclo de prácticas somáticas surgió un profundo agradecimiento compar-
tido. Reconocimos lo importante que son estas instancias en las que percibimos al cuerpo, 
sentido y profundo, para dejar que hable, sosteniéndonos mutuamente en el proceso.

No deja de sorprendernos todo lo que surge a partir de la escucha corporal. Sentimos 
mucha gratitud por cada una de las participantes, por su entrega, su confianza y apertura. 
Y porque, a partir de sus historias, su narrativa y sus cuerpos, aprendimos más de nosotras 
mismas también, en este tejido colectivo y conectivo que tejemos conjuntamente.



20



21

El cuerpo como territorio vivo
Crystal Ramírez Fernández & Ximena Lagos Morales

Vivimos en ciudades cada vez más urbanizadas que generan un espacio áspero para nues-
tras vidas que parecen exigirnos demasiado. Caminamos entre ruidos, horarios y cuer-
pos que viven a su propio tiempo, que corren para llegar, que aguantan, que sobreviven. 
Nuestras espaldas se tensan, las piernas pesan y los pensamientos se enredan. En medio 
de esa velocidad, el cuerpo se vuelve campo de batalla: aquí se acumula el cansancio, se 
escribe la historia del trabajo, del cuidado, del amor, de las pérdidas. El cuerpo registra y 
habla, pero no siempre sabemos escucharlo.

Cuando mencionamos cuerpo-territorio, nombramos una relación profunda y dia-
léctica entre lo que somos y lo que habitamos. No hay separación posible entre el cuerpo 
y la tierra, entre nuestra piel y el entorno en el que respiramos y nos movemos. Cada 
inhalación es un intercambio con el territorio; cada dolor, cada síntoma es una señal de lo 
que ocurre más allá de nosotras mismas. Si los ríos se contaminan, si la ciudad se vuelve 
hostil, si los bosques se queman, si los barrios se vuelven inseguros y los días se llenan de 
ruidos o malestares, el cuerpo lo siente y lo vive.

Como plantean desde el Colectivo Miradas Críticas del Territorio desde el Feminismo3  
(2017) los movimientos sociales y feministas nos han enseñado que los cuerpos de las 
mujeres, las disidencias, las minorías sociales y de la tierra han sido históricamente los 

Estamos trenzadas desde nuestro ombligo a todas las 
generaciones y comunidades que nos precedieron.

Katya Colmenares

3 Colectivo Miradas Críticas del Territorio desde el Feminismo. (2017). Mapeando el cuerpo-territo-
rio. Guía metodológica para mujeres que defienden sus territorios [Manual]. Recuperado de https://
territorioyfeminismos.org/wp-content/uploads/2017/11/mapeando-el-cuerpo-territorio.pdf



22

primeros territorios de conquista. El colonialismo, el patriarcado y el capitalismo han 
extraído de nosotras fuerzas, tiempos y afectos del mismo modo en que se extraen las 
aguas, los bosques y los minerales. Y, sin embargo, aquí seguimos: sosteniendo la vida, 
cuidando, tejiendo redes, organizando y resistiendo desde el amor, el cuidado y la ternura.

Mirarnos desde el cuerpo es un acto político. Es reconocernos como territorios habi-
tados por historias, por memorias, por dolores y también por deseos. Es entender que 
la salud no está solo en los hospitales ni en los diagnósticos, sino en los vínculos que 
construimos, en el descanso que nos permitimos y en las formas de vida que defendemos.

En la experiencia realizada con las agrupaciones Fibromialgia Los Ríos Valdivia y Un 
Día a la Vez, quisimos mirarnos desde ahí: desde la forma que habitamos nuestros cuer-
pos, el modo en que a su vez nuestros cuerpos habitan el ritmo de lo urbano y las maneras 
en que buscamos sanar. Nos propusimos explorar la relación entre cuerpo-territorio para 
reconocer que nuestros dolores no son solo individuales. Que lo que duele en el cuerpo 
también duele en el barrio, en la tierra, en el agua. Que el cansancio crónico o el dolor 
persistente puede ser también un lenguaje que nombra lo que el mundo no escucha: la 
necesidad urgente de detenernos, de cuidar-nos, de tejer nuevas formas de habitar.

Mapear el cuerpo como territorio es un gesto de recuperación: un intento por devol-
verle sentido a nuestras sensaciones, por reconocer los caminos que recorremos dentro 
y fuera de nosotras, por trazar las huellas del cansancio, pero también las del placer y las 
resistencias. En cada línea, en cada dibujo, en cada relato, descubrimos que el cuerpo es 
más que un instrumento de nuestra conciencia, es también un territorio de memoria, de 
imaginación y de poder.

Cuerpo-territorio: genealogías sentipensantes
Hablar del cuerpo como territorio no es solo una metáfora: es una manera de ubicarnos 
en el mundo. Nos permite mirar lo que vivimos con más profundidad, conectar lo que 
sentimos con las condiciones en que existimos.

Cuando decimos “mi cuerpo es un territorio”, reconocemos que en él se escriben his-
torias que no elegimos: largas jornadas de trabajo, el trabajo doméstico, las violencias coti-
dianas, los miedos heredados. En el cuerpo se acumula todo eso, pero también las fuerzas, 
las felicidades y los pequeños espacios que nos permiten descansar. 

Pensar desde el cuerpo-territorio es una forma de resistencia. Nos invita a dejar de ver 
el dolor como un problema individual y a comprenderlo como un síntoma de algo más 
amplio: de un modo de vida que nos exige demasiado, que nos separa de la naturaleza y, 
sobre todo, de nosotras mismas. Reconocer eso abre una posibilidad: volver a sentirnos 
parte de algo mayor, volver a cuidarnos de otro modo.



23

El cuerpo-territorio también nos enseña a mirar con ternura. Reconocer que habita-
mos distintos paisajes (la piel, la casa, el barrio, la ciudad) y que todos se afectan entre sí. 
Sanar no es aislar el cuerpo, sino entender esas conexiones: el lugar donde vivimos, la red 
que nos sostiene, el tiempo que dedicamos al descanso, los espacios que nos hacen bien.

Cuando compartimos estas reflexiones entre mujeres, muchas descubrimos que 
hablamos de lo mismo sin saberlo. Que nuestras historias personales se entrelazan más de 
lo que imaginamos. Que detrás del cansancio hay una experiencia común de sostener, de 
cuidar, de seguir. Y que, al reconocernos en esa trama, algo empieza a cambiar: el cuerpo 
deja de ser solo el lugar del dolor para volverse territorio de cuidado y memoria.

Dolor, cuidado y resistencia
El cuerpo guarda historias, a veces las cuenta en silencio, a través del cansancio, de los 
dolores que aparecen sin aviso o de la sensación constante de estar sosteniendo dema-
siado. En estos gestos el cuerpo nos habla, aunque muchas veces no sepamos escucharlo.

El dolor no siempre es un enemigo. Puede ser una señal, una forma en que el cuerpo nos 
recuerda que algo necesita detenerse o transformarse. En un sistema que valora la produc-
tividad y el rendimiento, escuchar al cuerpo se vuelve un acto de resistencia y autocuidado.

Para muchas mujeres, el dolor se vuelve parte de lo cotidiano: la espalda tensa, el 
sueño interrumpido, el agotamiento físico, mental y espiritual que no se pasa ni descan-
sando. No solo son síntomas individuales, sino huellas de una vida que sostiene múltiples 
exigencias: cuidar, trabajar y tener disponibilidad para otros. La fibromialgia, por ejemplo, 
aparece muchas veces en cuerpos que han resistido largo tiempo sin pausa, cargados de 
emociones, tareas y silencios. 

En ese sentido, el cuerpo no solo siente, también recuerda. Guarda los miedos, las 
ausencias y los esfuerzos, pero también la fuerza que nos ha permitido seguir. Escuchar al 
cuerpo es reconocer ese territorio vivo donde habita la memoria.

El cuidado surge entonces como una respuesta necesaria. No solo el cuidado indivi-
dual, sino el que se teje entre mujeres cuando compartimos lo que nos pasa. En esos espa-
cios, el dolor deja de ser un asunto privado y se convierte en una experiencia colectiva. 
Decir “a mí también me pasa” abre un lugar donde el cuerpo puede descansar. Cuidarnos 
entre nosotras, reconocer nuestros límites y dar tiempo al descanso, son gestos políticos. 
Van en contra de una lógica que nos quiere siempre disponibles, eficientes y silenciosas. 
Resistir, a veces, es simplemente detenerse, respirar y decir “no”.

El dolor, el cuidado y la resistencia se entrelazan. No se trata de eliminar el dolor, sino 
de escucharlo y entender lo que nos está mostrando. En esa escucha aparece la posibilidad 
de transformar la vida: de vivir con más calma, más compañía y con más conciencia del 
cuerpo que somos y del territorio que habitamos.



24

El cuerpo como mapa: dibujar lo que sentimos y habitamos
El mapeo cuerpo-territorio surge desde la necesidad de compartir experiencias a partir 
del cuerpo y de los sentidos. Es una herramienta que permite visualizar cómo habitamos 
nuestro cuerpo y cómo se conecta con los espacios que recorremos diariamente. En la 
actividad propuesta a las integrantes de la Agrupación Fibromialgia Los Ríos Valdivia 
quisimos presentar el sentido político y afectivo del mapeo cuerpo-territorio.

Metodología del mapeo:
1) Dibujar el cuerpo: Cada participante dibujó su 
propio cuerpo, de pies a cabeza, en una tela. La idea 
era que el dibujo fuese amplio para poder ubicar 
dentro de él distintos elementos.

2) Identificar los espacios que habitamos: Dentro 
del cuerpo se dibujaron los lugares que forman parte 
de la cotidianidad o anhelo: la casa, la comunidad, 
los parques, el río, el mar, la montaña o, incluso, 
espacios interiores.

3) Ubicar caminos y recorridos: Se marcaron los 
trayectos habituales, las rutas seguidas, los lugares 
que conectan o separan, los espacios de placer o 
cansancio.

4) Reconocer emociones y sensaciones: Cada espa-
cio pudo asociarse a sensaciones físicas o emocio-
nales: dolores, tensión, tranquilidad, alegría. Esto 
permite que el mapa no sea solo geográfico, sino 
también corporal y afectivo.

Algunas reflexiones desde lo vivido
Noemí sabe que su bienestar tiene raíces. No nace del ruido ni de la prisa, sino de la tierra 
húmeda del jardín, del aire que corre cerca del río, del mar que siempre la ha llamado. 
Cuando habla de esos lugares, sonríe. Hay algo en ellos que la calma, que la conecta con 
algo más grande, algo que no necesita nombre. Un lugar secreto, compartido con su fami-
lia, aparece como refugio y promesa: allí el cuerpo descansa y el corazón se aquieta. La 
naturaleza no le pide explicaciones, solo presencia.



25

En esos espacios, ella recuerda quién 
es. Su cuerpo se siente parte de un todo, no 
separado, no apurado. Allí el bienestar no 
es una idea, es una sensación concreta: paz, 
tranquilidad, silencio bueno. Su cuerpo 
reconoce esos territorios como propios, 
como lugares que la han sostenido incluso 
cuando la ciudad y la vida cotidiana se 
vuelven pesadas.

Marcela comparte que muchas veces 
ha sentido que el dolor la supera, hay veces 
en que el cuerpo no responde. La muleta se 
volvió una compañera, un tercer pie que la 
ayuda a seguir. No siempre es fácil aceptar 

eso, pero ella sigue. Se cae, se levanta, se adapta. El cuerpo duele, sí, pero también insiste. 
Cuando la mente se ha sentido encerrada, corre rápido. Por eso busca imágenes que le 
devuelvan la paz: el río, los árboles, los animales. Mirarlos, aunque sea con la memoria, 
la ayuda a despejarse. Como dice, su cuerpo sabe que no es bueno quedarse sola con los 
pensamientos, y por eso busca la naturaleza como quien busca aire. Para Marcela, el taller 
fue un regalo inesperado, algo que llegó sin aviso, como si el camino hubiera puesto per-
sonas justas en el momento justo. Cada encuentro fue compañía, conversación, escucha: 
“Ya no camino sola”, sonríe.

“El cuerpo guarda memoria”, nos repetimos. “El bienestar no está en cualquier parte”. 
La naturaleza, el encuentro y la palabra compartida hacen bien de una manera profunda. 
Que no todo se sana, pero mucho se acompaña.

Sus cuerpos han sido territorios exigidos, marcados, cansados. Pero también son 
territorios vivos, sensibles, capaces de sentir paz, alegría y conexión. En el taller, algo se 
abrió: un espacio donde el cuerpo no tuvo que rendir cuentas, donde pudo ser como es, 
con dolor y con ternura. Al terminar la sesión no nos vamos iguales que como llegamos. 
Nos vamos con la certeza de que no estamos solas. Y eso, en nuestros cuerpos, dejó huella.

Dibujar el cuerpo y ubicar en él los lugares que habitamos –desde lo material y lo sim-
bólico, como un jardín medicinal, un río o el mar– nos permitió mirar nuestras vidas de otra 
manera. Cada cuerpo se transformó en un territorio vivo, lleno de caminos, límites, encuen-
tros y ausencias. Los mapas revelaron que lo que sentimos no está separado del entorno: 
el dolor, el cansancio y la calma también ocupan un espacio. En ese ejercicio, también nos 
encontramos entre nosotras. Cada cuerpo trazado era único, pero al mismo tiempo parte de 
un tejido común: cuerpos que sostienen, que cuidan, que se cansan y que resisten. 



26

Nombrar lo que falta es un acto de conciencia y posibilidad. Nos permitió imaginar 
cómo podríamos recuperar esos territorios –los cuerpos y los barrios, los de la memoria y 
los del deseo– y hacerlo de manera colectiva. Comprender el cuerpo como territorio nos 
abrió una mirada más amplia: lo que sentimos está profundamente entrelazado con los 
lugares que habitamos y con las redes de cuidado que sostenemos día a día.

El mapeo cuerpo-territorio nos mostró que escuchar, dibujar y compartir no son solo 
ejercicios simbólicos: son gestos de cuidado, de sanación y de resistencia. Cada mapa fue 
un espejo donde reconocimos límites, tensiones, pero también afectos, fuerzas y posibi-
lidades de recuperación. Reconocer esto nos permite imaginar otras formas de habitar la 
vida: con más atención, más ternura y más conciencia de nuestra interdependencia. 

Dibujar el cuerpo, moverse con él, trazarlo sobre el papel o sobre la tela es declarar 
presencia. Es decir: “aquí estoy, mi cuerpo importa, mi territorio late”. Es un gesto sencillo, 
pero profundamente político. Es una forma de desobedecer la lógica del extractivismo 
que intenta separarnos de nosotras mismas, de los otros y de la tierra. Mapear el cuerpo 
es también mapear la vida: un acto de re-existencia donde el dolor y la esperanza pueden 
coexistir.

De cara al futuro, estas experiencias se vuelven herramientas posibles para otros 
espacios: talleres, organizaciones o comunidades que buscan tejer vínculos, visibilizar 
lo invisible y construir estrategias de cuidado colectivo. Proyectarlas es también proyec-
tar nuestras formas de resistencia, donde escuchar, acompañar y cuidar se vuelven actos 
transformadores.

La experiencia del cuerpo-territorio nos invita a seguir explorando, dibujando y 
creando juntas. A sostener los espacios donde el dolor, la fuerza y la vida pueden encon-
trarse. A recordar que incluso en medio de la ciudad que nos exige tanto, nuestros cuerpos 
siguen siendo territorio: lugar de memoria, de lucha y de futuro compartido. 

Como propuesta para profundizar la reflexión
La filósofa mexicana Katya Colmenares4 (2022) nos invita a reflexionar cómo la moder-
nidad occidental ha promovido una sociedad basada en la dominación, la separación 
entre naturaleza y cultura, la racionalidad instrumental como forma de pensar y actuar 
donde la razón se usa como herramienta para obtener resultados o controlar el entorno, 
sin preguntarse por el sentido ético o vital de esos resultados. Esta forma de comprender 
ha separado al ser humano de la naturaleza, ha reducido la vida a cosas útiles o inútiles, 

4  Colmenares Lizárraga, K. (2022). De la sociedad moderna a la comunidad de vida: agenda para 
una filosofía decolonial transmoderna y posoccidental. Tabula Rasa, 42, 133-152. https://doi.
org/10.25058/20112742.n42.06



27

ha desvalorizado lo que no produce beneficios inmediatos, como el cuidado, el amor, la 
espiritualidad, y ha colonizado otras formas de conocimiento y existencia: solo vale lo que 
se puede medir, cuantificar o controlar. Desde esa mirada, la vida se mide por su utilidad: 

•	Un río deja de ser un ser vivo y se convierte en “recurso hídrico”.

•	Una mujer cuidadora deja de ser sostenedora de la vida y pasa a ser “mano de obra no 
remunerada”.

•	Un cuerpo enfermo deja de ser un territorio sensible y se vuelve “un caso clínico”.

Todo esto ha llevado a una crisis civilizatoria, frente a lo cual Katya introduce la 
noción de “comunidad de vida” como un horizonte filosófico y político, inspirada en la 
sabiduría de los pueblos originarios: no simplemente una comunidad humana, sino un 
modo de existencia que reconoce que la vida –humana y no humana– está interconec-
tada, que hay vínculos, dependencias, reciprocidades. Reconoce que hay múltiples modos 
de existir, múltiples cosmologías, múltiples formas de relacionarnos con la tierra y entre 
nosotras/nosotros/nosotres. Nos insta a procurar una ética en las relaciones que cons-
truimos: no se trata de “usar” la naturaleza o “usar” a las personas, sino de cuidarlas, de 
responsabilizarnos mutuamente, de mantener vínculos que sostienen la vida. Se trata de 
construir y sostener una práctica transformadora y comunitaria: no basta con pensar, es 
necesario actuar en comunidad, con otrxs, para crear ese modo de vida distinto.

Desde este horizonte, el mapeo cuerpo-territorio también puede ser una práctica filo-
sófica: un ejercicio de reflexión encarnada. Algunas preguntas que pueden guiarnos son: 

1) ¿Qué sentimos que nos han quitado?

2) ¿Qué cosas nos sostienen vivas cada día?

3) ¿Qué es para nosotras cuidar la vida?

Propuesta de registro visual: Con nuestro celular o cámara fotográfica, si tenemos una, 
tomemos entre 5 y 10 fotos que respondan a tres preguntas:

1) ¿Dónde siento que se extrae algo de mí, de mi cuerpo o de mi comunidad?

2) ¿Dónde reconozco fuerza, cuidado o sanación?

3) ¿Qué imagen representa para mí la comunidad de vida?



28

No se trata de buscar fotos “bonitas”, sino imágenes honestas, simbólicas, sentidas. 
Fotografías que nazcan del cuerpo más que el ojo: manos que trabajan, caminos que se 
desgastan, utensilios cotidianos, heridas que hablan, huertos que resisten, agua que corre, 
gestos, sombras, tramas de cuidado que se entrelazan. Cada imagen puede convertirse en 
una forma de decir lo que a veces las palabras no alcanzan.

En el siguiente encuentro, la invitación es a compartir esas imágenes y los significados 
que les damos. Mirarlas juntas, escucharlas, dejar que nos hablen. Preguntarnos:          

•	 ¿Qué muestra la foto? 

•	 ¿Qué emociones o sensaciones despierta esta foto en quien la tomó?

•	 ¿Qué sentimos al observar desde nuestras propias experiencias?

•	 ¿Qué vemos las demás? 

•	 ¿Qué parte del cuerpo se activa o se recuerda al ver la fotografía?

A partir de esta conversación, podemos elegir algunas fotografías que representen 
nuestros itinerarios del cuerpo-territorio. En ellas podremos reconocer los lugares y 
momentos donde algo nos duele, donde cuidamos, donde resistimos.

Nombrar estas imágenes es una manera de volver a sentir el cuerpo en relación con su 
entorno, de reconocer la huella que deja el paso por la ciudad o el barrio, o de afirmar que 
cada gesto de cuidado también es una forma de resistencia.

A partir de las fotografías elegidas, podemos reconocer tres dimensiones fundamen-
tales de nuestra experiencia:

“Dónde duele” /  “Dónde cuido” /  “Dónde resisto”

Cada una de ellas nos habla desde un lugar distinto del cuerpo y del territorio: el dolor 
como memoria, el cuidado como sostén, la resistencia como impulso de vida. Podemos 
acompañar estas imágenes con breves textos o frases que surjan del sentir: pensamientos, 
fragmentos de conversación, suspiros escritos. No se busca construir un relato lineal, sino 
dejar que las palabras se acomoden como huellas, como si fueran parte del mapa mismo.

Luego, podemos transformar este proceso en una exposición viva, una muestra colec-
tiva donde las fotos dialoguen entre sí. Pueden colocarse en el suelo, en las paredes o sobre 
telas extendidas, para recorrerlas con el cuerpo y la mirada. Así, los mapas personales se 
entrelazan y comienzan a narrar un territorio en común.



29

Podemos preguntarnos: ¿Cómo se verían estas imágenes si las bordáramos, si las 
uniéramos con hilos de colores que representen nuestras emociones? ¿Cómo las llevaría-
mos al movimiento, al gesto, a la danza o a la improvisación teatral, para compartirlas con 
nuestras comunidades y organizaciones? Tal vez ahí, en ese acto de poner el cuerpo en 
escena, descubramos nuevas formas de cuidado y de decir lo que nos atraviesa.

Algunos autores y autoras han trabajado los conceptos “extractivismo urbano” y “ciu-
dad neoliberal”. El primero se manifiesta cuando la ciudad se organiza como un territorio 
que extrae nuestra vida cotidiana: el tiempo, la energía, el trabajo, el afecto, el suelo, el 
aire y los vínculos comunitarios. La ciudad neoliberal, por su parte, es aquella donde la 
vivienda, el espacio público y el derecho a estar o moverse ya no se piensan para vivir bien, 
sino para generar ganancias y atraer inversiones. En este modelo, las políticas urbanas 
funcionan como las de una empresa: buscan que la ciudad “rinda”, “crezca”, “sea competi-
tiva”, mientras el cuidado, la redistribución y la justicia territorial quedan relegadas. 

Desde esta reflexión, cabe preguntarse: ¿podemos seguir creando procesos de par-
ticipación comunitaria que se opongan a esta lógica, desde distintas metodologías 
participativas?

Nombrar el extractivismo urbano desde el cuerpo no es un gesto académico: es 
reconocer que las ciudades también nos habitan, nos marcan y nos exigen más de lo que 
podemos dar. Pero en cada respiración lenta, en cada encuentro, en cada abrazo que inte-
rrumpe la lógica del rendimiento, algo de esa maquinaria se detiene. 

Ahí comienza la des-extracción, cuando volvemos a habitar con el cuerpo, la memo-
ria y el deseo los lugares que compartimos.  



30



31

Sistema Biodanza
Marcia Paredes Navarrete

Somos seres relacionales. Nos vamos conociendo y evolucionando en relación con los 
demás. Los seres humanos necesitamos experimentar y vincularnos con un otro para ver-
nos a nosotros mismos. En palabras del creador del sistema de Biodanza, Rolando Toro, 
sicólogo y artista chileno, “nuestra identidad se revela en presencia del otro”. Es decir, nos 
construimos y expresamos en relación con otras personas, las que actúan como espejo. La 
Biodanza abre las puertas a esa revelación, es una propuesta para danzar la vida, es una 
poética del encuentro humano.

La Biodanza, reconocida mundialmente por sus efectos integradores y reparadores 
en el ser humano, se define como un sistema de integración humana y reeducación afec-
tiva, de renovación orgánica y reaprendizaje de las funciones originales de la vida.

Vamos a profundizar un poco en esta definición. Cuando hablamos de integración 
humana, nos referimos a la integración del individuo consigo mismo. Esto es que la per-
sona logre que su sentir, pensar y actuar sean congruentes. En segundo lugar, se busca 
la integración de la persona con otras personas, rescatando su naturaleza relacional y, 
asimismo, plantea la conexión con todo lo viviente, alcanzando las dimensiones del uni-
verso. En este camino, se potencia la integración afectiva con uno mismo y con los demás, 
es decir, el reencuentro con la vida emocional, rescatando la importancia del vínculo 
humano. Además, la Biodanza nos ofrece la renovación orgánica, la cual se refiere a poten-
ciar el equilibrio interno, la autorregulación orgánica, que es inducida, principalmente, 

Sueño con una humanidad que se abraza y se besa con alegría de vivir, 
donde la soledad no existe como sentimiento, donde cada uno reconoce 

la sacralidad del otro. Un mundo donde poder conectarnos a través de la 
mirada, el abrazo y el movimiento natural, ya que el cuerpo habla en forma 

más elocuente que las palabras. Y sé que esto es posible, sólo es necesario que 
no sea un sueño de uno solo, sino una visión de muchos.      

Rolando Toro Araneda



32

por medio de estados de trance que activan procesos de reparación celular y regulación 
global de las funciones biológicas, disminuyendo los factores de desorganización y estrés.

Por último, esta definición nos habla de la recuperación de las funciones originales 
de la vida, esto es, aprender a vivir de los instintos, una parte biológica del ser humano 
cargada de sabiduría, tremendamente reprimida y silenciada. Rolando Toro postula que el 
estilo de vida debe tener coherencia con los impulsos primordiales de vida. Los instintos 
tienen por objeto conservar la vida y permitir su evolución.

La Biodanza no se enfoca en los conflictos, problemas y/o enfermedades de las per-
sonas, sino que trabaja sobre la parte sana de la identidad para fortalecerla, revitalizarla 
y potenciarla. Tiene múltiples beneficios para la salud integral tanto a nivel psicológico 
como en los sistemas fisiológico, nervioso, endocrino e inmunológico. Nos abre camino a 
la alegría y al placer de sentirnos vivas.

La metodología que utiliza este sistema es la vivencia, entendida como una experien-
cia vivida con gran intensidad por un individuo en un lapso de tiempo, aquí y ahora, que 
compromete la cenestesia, las funciones viscerales y emocionales. La vivencia tiene un 
valor intrínseco, el contenido nutricional de nuestra existencia, y un efecto inmediato de 
integración. Se induce a través de la danza, la música, el canto y de situaciones de encuen-
tro en grupo. La triada de trabajo de la Biodanza es música, movimiento y emoción.

En esta práctica, se entrelazan y estimulan cinco potenciales genéticos o líneas de 
vivencia: vitalidad (ímpetu vital), sexualidad (fuente de deseo), creatividad (renovación 
existencial), afectividad (afinidad profunda hacia la especie) y trascendencia (vinculación 
esencial con todo lo vivo).

Los orígenes de la salud están sintonizados con los ritmos 
y ciclos de la naturaleza. Si observamos la vida a nuestro alre-
dedor, el comportamiento de los animales, de las plantas y de 
todos los seres vivos, podemos observar que hay un vínculo pri-
mordial con la vida, somos una danza cósmica en permanente 
movimiento. Sin embargo, este tiempo acelerado y automati-
zado nos ha desconectado de ese origen. La magia está en poner 
a danzar nuestros ritmos internos con los ritmos del universo y 
sentir que estamos totalmente en unión y armonía.  

La Biodanza nos invita a poner la vida al centro y a celebrar 
la maravilla de estar vivas y vivos. Según Rolando Toro, la vivencia de estar vivo está afec-
tada constantemente por el humor corporal y por los estímulos externos, pero su génesis 
es visceral. La conciencia de sí mismo se organiza por un doble camino: la conciencia 
del propio cuerpo y la conciencia de ser diferente. Las primeras nociones sobre el propio 
cuerpo evolucionan a través de las experiencias cotidianas:



33

• El cuerpo como fuente de placer,
• El cuerpo como fuente de dolor, sufrimiento o malestar.

Ambos patrones (fuente de placer y fuente de dolor) des-
envuelven una estructura de selectividad bastante estable, que 
permite al individuo saber lo que quiere y buscar su autorrea-
lización. Las primeras nociones de ser diferente se dan en el 
contacto con el grupo, la identidad se hace patente en el espejo 
de otras identidades.

Desde de tiempos inmemoriales, la idea del cuerpo ha 
sido asociada al dolor. Hasta tal punto está desprestigiado el 
placer dentro de la escala de valores convencionales, que para 
muchas personas es sinónimo de superficialidad. Sin embargo, 
no hay placer verdadero que no provenga de la profundidad y 
del ímpetu natural de la vida. 

Sensibilizarse para encontrar los caminos que conducen al placer, es parte del apren-
dizaje en la Biodanza. Aprender a disfrutar de todos los pequeños y grandes placeres que 
brinda la vida es el más importante de los aprendizajes. 

Vivencias de Biodanza
Con las mujeres de las agrupaciones Fibromialgia Los Ríos Valdivia y Un Día a la Vez, rea-
lizamos 3 sesiones de Biodanza en total, de 2 horas de duración cada una. Estas sesiones se 
estructuraron a partir de los siguientes momentos:

1) Círculo de bienvenida: En este círculo inicial se abre espacio a las presentaciones de las 
participantes, se dan a conocer los objetivos del taller, la definición de Biodanza y el tema 
propuesto para cada sesión.

2) Relato de vivencia ¿Cómo vengo?: Este momento cada participante expresa las sen-
saciones con las que llega al taller y, en las sesiones siguientes, cuenta qué aprendizajes y 
nuevos entendimientos identifica tras la vivencia anterior.  

3) Vivencia dancística: La vivencia consiste en la realización de aproximadamente 11 ejer-
cicios de Biodanza, contemplados en los siguientes momentos en la curva metodológica: 
integración grupal, integración motora-afectiva; integración cenestésica de preparación 
al trance y regresión, ejercicios de comunión y ejercicio central; preparación a la salida, 
aprendizaje y triunfo del amor.

4) Dinámica ¿cómo me voy?: Ejercicio final en el que se resume, en una o dos palabras, 
con qué sensación me voy de la sesión.



34

Sistematización de la experiencia
En ambos grupos se trabajó con mujeres entre 35 a 65 años de edad aproximadamente; el 
primero, conformado por mujeres con fibromialgia y el segundo integrado por mujeres 
adultas, adultas mayores, dueñas de casa, trabajadoras y niñas de Angachilla.

En ambos espacios se generó un ambiente cálido y receptivo para iniciar el viaje. En 
primer lugar, me presenté como facilitadora del espacio y expuse el concepto de Biodanza, 
sus alcances y el objetivo del taller: facilitar un espacio vivencial de autocuidado para habi-
litar la expresión espontánea de los potenciales vitales, creativos y afectivos, individuales 
y grupales, propiciando la integración personal y con las demás. La primera sesión tuvo 
el título “Despertar la expresión natural del movimiento”. En esta abordamos la temática 
del cuerpo como fuente de placer y bienestar, con énfasis en las líneas de vitalidad y crea-
tividad. El segundo encuentro se tituló “Abrir el corazón”. Aquí establecimos vínculos más 
profundos, centrándonos en la afectividad.

En las sesiones se invitó a que las participantes se pre-
sentaran, sentadas en sillas formando un círculo, con un 
pequeño altar al centro con elementos sagrados. Abrimos los 
relatos de vivencia de cada una con la “pluma de la palabra”. 
En el grupo de mujeres con fibromialgia, al detenernos en el 
“¿cómo vengo?”, se observó que algunas llegaban muy cansa-
das físicamente. Comentaban que había días de dolor agudo, 
otros días de dolor leve y algunos días sin dolor, y que la 

mayoría “vive el día a día con la enfermedad”. Sin embargo, todas llegaban con entusiasmo 
a participar en algo nuevo. En palabras de Constanza: “Hoy vengo vibrando un poquito 
más alto en lo emocional, me siento más entera, 
no así en la parte física. Nosotras que tenemos 
fibromialgia, cuando nos sentimos mejor, hace-
mos cosas que son un poco más de lo que debe-
ríamos, aprovechando la buena racha y después 
lo resentimos. Me encuentro mejor emocional-
mente, más que físicamente”.     	

Por su parte Marina nos comentó: “Hoy es un buen día para mí. Uno vive el día a día. 
Ayer fue un día pésimo para mí. Hice un par de cosas y después uno no se puede mover 
prácticamente. Hoy me levanté bien y me siento físicamente mejor. Me gusta compartir el 
poco tiempo que una se encuentra bien y aprender cosas nuevas, para seguir avanzando”. 
Verónica nos expresó el cansancio del día: “Vengo con mucha flojera, me cuesta hasta 
hablar, muy desganada y muy cansada”. Asimismo, en el grupo de mujeres de Angachilla, 



35

todas expresaron la importancia de contar con espacios de autocuidado, ya que pocas 
veces tienen el tiempo para lograrlo debido a las tareas del hogar, los trabajos y los hora-
rios, generalmente, incompatibles.

Tras estos relatos, conversamos un poco sobre el cuerpo como fuente de dolor y el 
cuerpo como fuente de placer. Las invité a conectar con placeres 
cotidianos. Reconocieron que les gusta la música y hablamos 
sobre el placer del movimiento. Seguidamente, nos pusimos 
de pie, comenzamos a conectar con nuestros cuerpos a través 
de estiramientos, rotaciones y respiraciones. Luego les propuse 
hacer un regalo simbólico al grupo, desde la palabra. 

Antes de comenzar la vivencia, hablamos sobre la impor-
tancia de la autorregulación, de reconocer el momento de 
acción y el momento de descanso cuando fuera necesario para 
ellas. Las vivencias dancísticas, en términos generales, incor-
poraron diversos ejercicios: rondas, caminares, sincronización 
rítmica en par, juegos grupales; respiración danzante, serie 

de fluidez, movimientos segmenta-
rios de cuello y hombros, ronda de 
mecimiento, autoacariciamiento de 
manos, tren de caricias –el cual fue 
adaptado a un trencito en sillas para 
poder descansar–; encuentros huma-
nos y la ronda final como triunfo del amor. En todas las sesio-
nes se observó el disfrute, la alegría y el afecto expresado. Las 
mujeres evaluaron la experiencia como un momento renovador, 
significativo y transformador.

En la dinámica “¿cómo me voy?”, una de las participantes, 
Constanza, señaló: “Me voy muy feliz de poder tener esta ins-
tancia, me voy en vibración más alta de la que llegué y menos 
adolorida de lo que llegué, con más movilidad, muy agradecida”. 

Verónica, que inicialmente llegó muy cansada, nos compartió: “Se me fue el sueño. Muy 
lindo. Me sentí muy acompañada. De verdad que acompañadísima y eso se agradece 
mucho”. Marina expresó: “Yo me voy feliz… me voy muy emocionada. Esto es impagable”.  

De lo anterior concluimos que la sesión fue tremendamente reparadora, revitalizadora 
y potenciadora del vínculo afectivo entre ellas. Es importante destacar que, en el grupo de 
las mujeres con fibromialgia, el dolor disminuyó en las participantes, lo que viene a rea-
firmar las conclusiones del estudio realizado por investigadores de las universidades de 
Granada y Cádiz el año 2017, que demuestra que la Biodanza es una terapia que reduce la 



36

gravedad del dolor agudo en mujeres con fibromialgia. Los 
resultados mostraron una disminución general del 16% del 
dolor agudo entre antes y después de cada sesión. 

En el grupo de Angachilla, fue hermoso ver cómo la 
Biodanza fue transversal e integradora: las niñas danzaron 
felices con su madre y también con las adultas mayores 
presentes. Existe un antes y un después de la sesión, según 
sus relatos. Se generó un espacio de confianza e intimidad 
donde las emociones afloraron, se permitieron la expresión 
de las lágrimas y abrazos profundos y contenedores. En la 
dinámica “¿cómo me voy?”, las sensaciones compartidas 
fueron “me voy en paz y tranquilidad”, “me siento liviana y 
liberada”, “me voy contenta”, “siento la sensación de mucho 
cariño y gratitud” y “me voy alegre y vital”.



37

Taller de teatro espontáneo
Claudia Rosales Neira

El teatro espontáneo se originó en la década de 1920 con el trabajo de Jacob Levy Moreno, 
un psiquiatra rumano-estadounidense. Moreno desarrolló el “teatro de la espontaneidad” 
como una forma de terapia grupal, donde los participantes actuaban en situaciones de la 
vida real sin guión previo. Su objetivo era liberar la creatividad y la espontaneidad de los 
individuos y recomponer el tejido social destruido en esa época.

La disciplina del teatro espontáneo es un dispositivo grupal con fundamentos en 
psicodrama, que incorpora representaciones dramáticas que enfatizan la expresión 
corporal y la comunicación, la circulación del protagonismo y la creación colectiva; 
recoge las técnicas y recursos dramáticos del teatro convencional para ponerlos al servicio 
de mejorar la calidad de vida de personas, grupos y comunidades.

En este teatro se conjuga el entrenamiento actoral y musical con el desarrollo de la 
creatividad-espontaneidad, entendidas estas como sinónimo de salud y bienestar y como 
el factor fundamental que entrega una dimensión estética a las obras. En esta modalidad, 
el motor principal de la creación artística son las historias de las propias personas y sus 
comunidades, y su capacidad para tomar el protagonismo de su realidad, como individuos 
colectivos. De esta manera, cada creación, única e irrepetible, responde a las necesidades 
y deseos de cada grupo con el que se trabaja.

El teatro espontáneo tiene como objetivo poner al servicio de las grupalidades o 
comunidades esta herramienta para diagnosticar sus estados de relaciones y, lo más signi-
ficativo, generar el espacio de expresión de las sensaciones y emociones del momento. Es 
una metodología participativa que se basa en la experiencia vivencial, tanto individual 
como grupal.

La sociedad es un escenario donde cada uno/una de nosotros es un actor o una 
actriz, y la vida es una obra en constante evolución. 

Jacob Levy Moreno



38

La afectividad colectiva estrecha lazos y brinda espacios de reconocimiento en el otro 
de manera sensible, permitiendo el desarrollo de la empatía. Por su parte, el desarrollo 
de la creatividad, como herramienta colectiva, supone una revitalización de los espacios 
comunes y, por ende, la posibilidad de la apropiación de estos desde una identidad común 
que respeta y acepta la diversidad en su interior, en el aprendizaje de una nueva forma de 
convivencia.

Proceso de trabajo
Cada sesión se desarrolló en etapas establecidas:

1) Presentación: momento para la presentación del grupo y de los objetivos de la jornada.

2) Caldeamiento general: espacio destinado a generar confianza en el grupo y a estimular 
la conciencia corporal de manera lúdica. Etapa fundamental que propicia el relato expre-
sivo de las y los participantes.

3) Caldeamiento específico: desarrollo de juegos dramáticos y ejercicios de biodanza, 
en los que se ejercita la afectividad, la empatía y las habilidades para el trabajo en grupo.

4) Desarrollo escénico o momento central: espacio de creación individual y grupal de los 
contenidos propuestos en cada una de las sesiones.

5) Cierre: en este espacio se relevan y profundizan las necesidades expuestas en el grupo. 
Se finaliza compartiendo las sensaciones y reflexiones que proporcionó la jornada, así 
como los aspectos teóricos de la sesión.

A continuación se describen de manera resumida las sesiones realizadas con las agrupa-
ciones Un Día a la Vez y Fibromialgia Los Ríos Valdivia.

Agrupación Un Día a la Vez
El objetivo de la primera sesión era presentar el taller, que 
conocieran de manera general cómo íbamos a trabajar y 
luego presentarnos entre todas para ir generando vínculo 
y confianza, (etapa de caldeamiento general y caldeamiento 
específico). Dentro de la dinámica de presentación, propu-
simos que contaran cosas personales pero cotidianas, para 
ir soltando las defensas. También compartieron su rela-
ción o cercanía con el teatro: algunas habían visto teatro 
principalmente. 



39

Luego preparamos el cuerpo para que ellas pudieran presentar emociones y sensa-
ciones a través de diversos formatos. La primera actividad de exploración, para expresar 
sus sensaciones en el taller y durante el día, fue la escultura y, en particular, la escultura 
fluida. Mayoritariamente se dieron cuenta de su cansancio, en especial las que son cuida-
doras al interior de sus familias, quienes expresaron que no tienen tiempo para realizar 
actividades que las enriquezcan. 

En la segunda sesión se realizó la retramatización, dispositivo de teatro espontáneo 
que implica una serie de técnicas y ejercicios que permiten a las participantes reimaginar 
e reinterpretar sus experiencias de manera creativa y espontánea. En este caso, la retrama-
tización consistió en contar una “historia bonita”: la propuesta fue compartir un recuerdo 
hermoso de la niñez.

Primero, en pareja compartieron durante 3 minutos sus historias. Luego cada una se 
fue con la historia de la compañera para relatarla a otra persona. Después se conformaron 
grupos de cuatro integrantes en los que se unieron las historias para ser representadas en 
el formato que elijieran las participantes. Coincidentemente, todas historias se relacio-
naban con paseos a la naturaleza y la relación familiar. Fue muy emotivo que revivieran 
aquello que les había significado tanto en la niñez. En la etapa de compartir, varias partici-

pantes señalaron que era muy curioso ver parte de sus 
historias contenidas en la historia general.

En la tercera y última sesión crearon escenas libres 
a partir de personajes que ellas iban inventando con 
telas y pañuelos. Luego armaban la historia de sus 
creaciones. 

El trabajo desarrollado por este grupo fue muy 
significativo, porque reconocían no darse el tiempo 

para ellas, para desarrollar actividades solo para ellas, ya que tenían muchas actividades de 
cuidado de sus nietas y nietos y de sus familias en general. El hecho de compartir historias 
comunes y estar en una frecuencia de juego las iba liberando y soltando.



40

Agrupación Fibromialgia Los Ríos Valdivia
En la primera sesión iniciamos con 
ejercicios de preparación corporal para 
activar las articulaciones y así protegerlas 
de dolencias. Muchos de los trabajos en 
pareja, hechos para favorecer la escucha 
corporal y la creatividad, se realizaron en 
sillas, para disminuir el esfuerzo físico 
en las mujeres. Seguimos con improvi-
saciones colectivas, que dieron cuenta de 
su cansancio pero también del valor del 
encuentro entre ellas y del juego. En el trabajo central inventaron escenas para ser presen-
tadas con pañuelos utilizando diversas formas. Cerramos expresando cómo nos íbamos 
del lugar.

En la segunda sesión realizamos actividades de 
caldeamiento y caldeamiento específico, trabajamos las 
articulaciones a través de juegos (hilos imaginarios en 
las articulaciones) y luego la invitación fue a manipular 
objetos, en este caso pañuelos. Jugaron a cambiar la 
función tradicional del pañuelo: ellas debían proponer 
otros usos. Con música de fondo, las participantes ejecu-
taron acciones con los pañuelos y se desplazaron en el 
espacio buscando ritmo y movimientos diversos. En el 
trabajo central inventaron escenas para ser presentadas 
con los pañuelos utilizando diversas formas. Cerramos 
expresando cómo nos íbamos del lugar.

La tercera y última sesión se pensó como un 
momento de cierre del proceso completo; era necesario 
recoger las sensaciones y emociones de las mujeres 

participantes. Para esto se recogió la idea de Ángela, que propuso que todas escribieran lo 
que había significado la experiencia de todos los talleres ofrecidos. Realizamos entonces 
una retramatización escrita para aprovechar el resultado de la actividad y, luego de unir 
relatos, las mujeres crearon una representación para exponer lo que habían experienciado. 
Tras la presentación al resto del grupo, llevamos a cabo una actividad afectiva denominada 
“túnel de caricias”, que consiste en que todas las participantes van pasando por un túnel 
humano, con los ojos cerrados, recibiendo caricias de sus compañeras en todo el cuerpo.



41

La sesión fue de mucha recepción, disposición y donación de las participantes. 
Valoraron el espacio, que les facilitó expresar cómo se sentían y percibir que todas estaban 
en sintonía. En general, era un grupo de mujeres que luchan y se exigen para mantenerse 
bien y activas. Fue significativo para ellas compartir con otras mujeres, volver a jugar y 
pasar el tiempo distrayéndose de sus actividades y responsabilidades cotidianas.



42



43

Coser, bordar y zurcir: el textil como 
metodología afectiva

Carolina Vega Ramírez

¿De qué modo el ejercicio textil podría evidenciar cuestiones femeninas íntimas o colec-
tivas vinculadas a la relación entre cuerpo y territorio? ¿Qué objetos de costura posibilita-
rían la generación de diálogos entre mujeres en un entorno seguro, condicionado por una 
escucha activa basada en la horizontalidad de sus participantes? ¿Qué estrategias compo-
sitivas debían implementarse para ser desarrolladas en las escasas sesiones disponibles, 
asumiendo –a su vez– los lentos tiempos en que suele desplegarse el quehacer textil? Estas 
constituyeron preguntas centrales para el desarrollo de los talleres que ofrecí en octubre 
de 2025 entre los grupos de mujeres ya aludidos.

Respecto a la Agrupación Fibromialgia Los Ríos Valdivia, a propósito de la condición 
crónica que obliga a sus usuarias a padecer silenciosamente dolores persistentes, genera-
lizados e indescriptibles que muchas veces complejizan sus entornos laborales, personales 
y familiares, junto a Ximena Lagos nos interesaba resignificar espacios amorosos a los 
cuales pudieran recurrir durante la manifestación o incremento de sus síntomas.

En el caso de las cuidadoras pertenecientes al territorio de Angachilla, nos propu-
simos suministrarles un espacio de relajo que las apartara del agobio por la falta de tiempo 
e independencia, el compromiso con la(s) persona(s) a su cargo y el cansancio resultante 

El cuerpo se revela así como composición de afectos, recursos y posibilidades 
que no son ‘individuales’, sino que se singularizan porque pasan por el cuerpo 
de cada quien en la medida que cada cuerpo nunca es sólo ‘uno’, sino siempre 

con otr*s, y con otras fuerzas también no humanas. 

Verónica Gago



44

de sus labores cotidianas. A partir de ello, junto a las mujeres, pudimos reflexionar acerca 
de la invisibilización del trabajo doméstico, poniendo énfasis en la apuesta política de 
reclamar tiempo para ellas sin sentirse egoístas, culpables o irresponsables.

En ambas instancias, la prudencia, la escucha y el cuidado inherente a la expe-
riencia textil resultaron fundamentales. Metodológicamente, se trataba de caminar paso 
a paso junto a ellas, considerando la elección de un ejercicio manual que cada una fuera 
realizando durante nuestras jornadas, con base en tres opciones: 1) bordar su nombre 
o un seudónimo que las representara, 2) crear un autorretrato textil o 3) confeccionar 
una pequeña muñequita de tela; en la medida en que sus testimonios y sus propias deci-
siones nos permitieran gestionar asuntos relacionados al autocuidado, la narrativa textil 
y el quehacer autobiográfico, a fin de coronar aquella experiencia multidisciplinaria que 
venían experimentando junto a mis colegas desde el inicio de este proyecto.   

En términos personales, en pleno conocimiento de que mi actividad cerraba todo un 
ciclo colmado de confianza, complicidad y necesidad de reparación, me propuse despertar 
sus recuerdos más afables, promoviendo en ambos grupos la evocación suscitada por 
aquella caja metálica de galletas que la cultura popular convirtió en costurero. Según 
Texia, integrante del segundo colectivo, aquel preciado objeto: “Es una caja de galletas, 
pero adentro no hay galletas”. También las esperé junto a un cardumen de agujas, alfileres, 
hilos, pequeños cortes de géneros y un cerro de retazos que la locataria de la tienda Las 
Pirámides nos había donado durante esa mañana a Ximena Lagos y a mí, al momento de 
adquirir algunas telas.  



45

Dicho material constituyó un tesoro, al que posteriormente se sumaron tres prendas 
de vestir obsequiadas por la propietaria de una tienda de ropa de segunda mano, que 
al enterarse del proyecto descolgó cuidadosamente cada prenda, aunque las mujeres de 
ambos grupos se negaron a intervenirlas, dada su condición utilitaria y estética: “Ese 
chaleco puede abrigar a alguien y el vestido es hermoso. ¿Cómo los vamos a cortar?”

Sentadas alrededor de la mesa, después de llamarlas por sus nombres, las insté a 
buscar formas entre los retazos para crear libre y espontáneamente, desbaratando uno 
de sus principales prejuicios: “es que yo no sé dibujar”. A fin de motivarlas, les conté que 
estas materialidades pulsan por ser descubiertas, y que se comunican con nuestros ojos –
nuestro afecto; nuestro tacto– mediante sus hilachas, colores, cortes y texturas. Sobre este 
punto, repetí varias veces: “¿Se fijan que estamos trabajando con basura?”

 La alegría de reunirnos a coser tenía asidero en un montón de retazos, recortes y 
descartes textiles que en sus manos –en las historias personales que cada una iba eligiendo 
plasmar– adquirían una nueva posibilidad de vida, constituyendo un fragmento de sus 
biografías; cuestión aún más patente por el hecho de que la mayoría decidió confeccionar 
arpilleras, quizás influenciadas por un lienzo de mi autoría, dedicado a la desaparecida 
defensora medioambiental mapuche Julia Chuñil, que mostré a ambos grupos al inicio de 
nuestra primera sesión.

 Ese paño me ayudó a explicarles cuestiones formales de la técnica: la preeminencia de 
retazos, un soporte (tela) de base, 
la construcción por capas, el uso 
de parches y la existencia de dos 
puntadas fundamentales: pata de 
araña y festón, entre otros. Para 
entonces, cada participante ya 
poseía una imagen mental de lo 
que ansiaba representar, y fuimos 
conversándolo grupalmente. Sus 
recuerdos poco a poco transmu-
taron en textil.

Familia, infancia y naturaleza 
Historias desarrolladas por la Agrupación Fibromialgia Los Ríos Valdivia 
En este grupo resultó patente la evocación ancestral, ciertas añoranzas infantiles y la valora-
ción del textil como objeto. Por ejemplo, Karen nos contó sobre sus esfuerzos para edificar 
su casa y el dolor advenido con la tala de un par de robles. Su arpillera los representaba 
tumbados en el suelo, según sus palabras: “como símbolo de la poda del árbol genealógico”. 



46

Me sorprendió –me alegró– su intención 
de incluir un trozo de dichas especies en 
la zona del tronco, que sugerí embarrilar 
discontinuamente con lana.

Por su parte, Marcela nos conversó 
acerca del amor de su abuelo campesino, 
que en sus viajes a Santiago llegaba colmado 
de alimentos. Su autorretrato la exhibe con 
unas trenzas enormes, “Quilín de caballo”, 
que aquella afectuosa figura masculina le 

tiraba como señal de bienvenida. Su paño está hecho para oler y ser tocado, ya que –junto 
con recrear la manta de castilla y el sombrero negro que aperaban al anciano– incluyó dos 
pequeños sacos que en su interior contienen mote y harina tostada; provisiones asegu-
radas por esta añorada visita.

Este testimonio dialoga con el de Luz Marina, quien nos contó acerca de la casa 
paterna que suele visitar en sueños. Su resguardo subyace en 
la posibilidad de regresar cuantas veces quiera, con la libertad 
de una niña caminando a hurtadillas sobre la niebla. Respecto 
a su arpillera, los cimientos del techo corresponden a palitos 
de un romero sembrado por su mamá. Del mismo modo, el 
género rojo con que “coloreó” las rosas del balcón pertenece a 
un corte que su madre dejó suspendido en casa de una amiga 
modista días antes de fallecer. Casos como este evidencian 
el sentido y significación de los retazos textiles; colmados de 
huellas y memorias afectivas que afloran en los objetos/telas 
sobre los cuales son posicionados.   



47

Por su parte, Noemí escogió confeccionar una muñequita que restituyera un amado 
Pepón al que solía llevar a dormir dentro del horno de su cocina a leña, posteriormente 
donada por su padre a otro grupo familiar. El desconocimiento sobre el preciado tesoro 
que ocultaba en su interior volvió imposible su recuperación. Este ejemplo pone de relieve 
la importancia que ciertos objetos cobran en nuestra vida cotidiana. Pese a los años, la 
ausencia del juguete todavía constituye un vacío en los recuerdos de Noemí. La posibilidad 
reparatoria del objeto textil creado por ella en el taller le devuelve el abrazo pendiente tras 
la inesperada partida del muñeco original.   

La materialidad puesta en juego permitió a Kathy realizar el retrato de los abuelos; 
campesinos mapuche impedidos de cualquier fotografía familiar. El bordado de sus 
facciones oficiaría  a modo de imagen para un álbum que la nieta agradecida brindaría 
como homenaje póstumo. Luego, Daniela nos habló de la luna, la siembra y su huerta. Le 
propuse plantar una semilla al mismo tiempo en que comenzara su bordado, llevando 
un registro (en fotografías o una bitácora) sobre ambos procesos. Imaginé que el textil 
oficiaría como una especie de archivo que iría germinando a la par de la semilla; como 
seres vivos en su tacto. Por último, inmersos en un cielo celeste, los girasoles y colibríes 
imaginados por Luz sobrevolaron la vida, la muerte y los límites del paño, extendiendo las 
posibilidades creativas de cada una de estas mujeres.

Empatía e independencia. Testimonios representados por las cuidadoras de 
Angachilla
Si bien en ambos grupos resultó patente la preocupación por un otro y la injerencia de 
las figuras parentales, en este caso me parece 
más evidente la cualidad de cuidado que estas 
mujeres portan cotidianamente, refiriendo a 
responsabilidades que tuvieron desde jóvenes o 
muy pequeñas. Por ejemplo, Ximena se dibujó 
de niña, rodeada de patitos recién nacidos que 
cuidaba como un tesoro. Idenia recordó a su 
abuelo, su relación con la sidra y su confianza 
para enseñarle a usar el arado con una yunta de 
bueyes “mansitos”.

Sabina representó sus paseos junto a su hija y su perrita por el humedal Angachilla, 
mientras que Eva bordó una arpillera dedicada a una amiga cuya madre agónica fallecería 
días después. En su paño, el horizonte coronado por un sol anaranjado ilumina dos manos 
dadivosas –de la madre y la hija– sosteniendo un atado de ñocha; fibra natural que ambas 
tejían. La condición vegetal entronca con la propuesta de Claudia, cuya arpillera remitía 



48

al temor que de niña le producían las enormes 
ramas de quila cultivadas en casa de sus abuelos. 

Por último, Texia confeccionó una muñe-
quita que recogía mi sugerencia de posicio-
narse ella/s al centro, reclamar un tiempo para 
sí, y desconectarse unos minutos de su labor de 
cuidados.

En ambos grupos, al trabajar con mujeres 
dañadas, cansadas, con escaso acceso a la verba-
lización de sus preocupaciones o invisibilizadas 
personal, familiar o socialmente, me interesaba 
situar al textil como una materialidad táctil con 
un enorme potencial de sutura.

 
Si quieres replicar esta experiencia en tu comunidad:
Proponte un objetivo. En nuestro caso, se trataba de crear un objeto textil que permi-
tiera recuperar un aspecto positivo de las vidas de las mujeres participantes, generando 
redes de confianza en pos del fortalecimiento de cada grupo, asegurando su funciona-
miento más allá del tiempo de ejecución del proyecto. En términos personales, también 
me propuse estar muy atenta a sus testimonios, de modo que se sintieran respetadas, 
presentes, acogidas.   

¿Cuánto dura una actividad como esta? Ojalá el mayor tiempo posible, siempre cons-
cientes de la responsabilidad ética, personal, grupal y profesional de abrir procesos 
personales incómodos, dolorosos, escondidos; acción de la cual debes hacerte cargo. Si 
propondrás esta metodología a comunidades externas a ti, que generosamente te abren 
sus puertas, ten mucha precaución con el extractivismo epistemológico (práctica bastante 
común en los entornos académicos).

En nuestro caso, realizamos dos sesiones de 2 horas cada una; con cada agrupación 
(Aunque te advierto: si vas a implementar técnicas textiles, el tiempo vuela y –al momento 
del cierre– nadie desea irse).	

¿Qué tipo de espacio sería el más adecuado? Depende de la edad y capacidad de despla-
zamiento de los/as asistentes. En nuestro caso solicitamos una mesa larga y sillas. Si vas a 
trabajar con infancias, puedes sentarte en el suelo.

Es ideal trabajar con luz natural y evitar ruidos exteriores. También es buena idea 
ofrecer alimentos que no necesiten refrigeración o extremo cuidado de manipulación 
(galletas, sándwiches, frutos secos, etc.)



49

Materiales requeridos: retazos de tela, hilos de bordar y coser, lanas, agujas (en el caso de 
niñeces, procura el manejo de agujas plásticas o con punta roma), tijeras para tela, alfileres 
crochet, algodón siliconado en caso de confeccionar muñecas, ropa en desuso. En nuestro 
caso, priorizamos la compra de pequeños cortes de tela que permitieran ser compartidos, 
aumentando la diversidad de tonalidades y estampados disponibles.

Cada participante contó con un rectángulo de crea cruda de 21 x 26.5 cm que sería 
utilizado como soporte. Ello me aseguraba varias cuestiones: uniformidad de tamaño, 
menos horas de trabajo, escasa demanda de material, etc. Asimismo, dispusimos hojas 
de block de igual medida para que realizaran sus bocetos, dimensionando a priori los 
alcances que sus elementos tendrían sobre la base de tela.

Además, incluimos ciertos elementos de escritorio: goma de borrar, lápiz grafito 6B, 
7B u 8B (permiten una mayor impregnación sobre la tela), saca punta, regla, tijera para 
papel.

A fin de motivar la reutilización, desincentivando la compra de telas, puedes iniciar 
el proyecto realizando una campaña de recolección que incluya ropa usada previamente 
lavada, ya sea entre los/as integrantes del taller o convocando a la comunidad en general.

Si tu trabajo estará enfocado hacia niñeces, resulta entretenido visitar un parque o 
limpiar una playa, seleccionando palitos, tapas plásticas, papeles; que posteriormente 
constituyan parte de sus relatos textiles.

¿Cómo desarrollamos el taller?

1) Mostré una caja de galletas convertida en costurero.

2) Fui recogiendo testimonios asociados a su recuerdo. Muchas mujeres recordaban hilos, 
botones, adminículos de costura guardados en su interior; o a sus madres o abuelas acom-
pañadas del ruido incesante de la máquina. Este recurso me ha permitido aludir a una 
antigua cultura del remiendo, lejana al capitalismo imperante, donde la mayoría de los 
participantes refieren a la buena calidad de la ropa, el cuidado que pesaba sobre ella y su 
paso generación por generación. Todo esto da cuenta de la carga afectiva del textil.

3) Luego, propuse las opciones de trabajo: nombre bordado sobre crea, retrato textil, muñeca. 
Sobre este punto, es importante proveer ejemplos concretos. No es lo mismo mostrar una 
muñeca de tela desde una pantalla (aunque la hayas confeccionado tú), que hacerla circular 
físicamente en el espacio. El textil es un producto hecho para ser tocado, pues transmite 
temperaturas, aromas y texturas imposibles de conseguir en otros materiales.

4) Permití que cada participante escogiera la técnica a emplear, y el recuerdo / experiencia 
/ sueño / deseo a plasmar.



50

5) Socialicé dichas elecciones colectivamente: ¿Qué haré? ¿Cómo me lo imagino? ¿Cómo 
resolveré el color de fondo? ¿Qué elementos pondré sobre la base?  A modo personal, 
en este momento ofrezco ciertas claves compositivas, narrativas y estructurales basadas, 
por ejemplo, en los personajes o elementos principales mencionados, el entorno, la 
atmósfera, etc.	

6) Motivé la realización de bocetos (También es válido si alguien decide trabajar directo 
sobre la tela)

7) Confeccionamos el producto escogido. Pon mucha atención a los diálogos que se 
generen en este momento. Bordar, coser, remendar colectivamente nos predispone a abrir 
el corazón.    

8) Cerré la sesión, entregando indicaciones y solicitando comentarios. Puedes consultar 
qué les pareció, qué sensación les dio, con qué se quedan en términos personales, técnicos 
y/o emotivos, etc. 

Para facilitar tu tarea: Puedes trabajar con retazos previamente cortados, proponiendo 
que los/as asistentes busquen formas que permitan expresar una idea, un pensamiento, 
una sensación, etc.

Trabaja sobre superficies pequeñas, procurando que los dibujos a trabajar sean lo más 
simples posibles. 

Si existe motivación, dependiendo del rango etario, deja indicaciones concretas 
para continuar trabajando en casa: tipos de costura, formas de rellenar, búsqueda de 
modelos, etc.    

Piensa en las especificidades de cada grupo. Nosotras cometimos el error de no 
adquirir tela verde ni café; tonalidades fundamentales para muchas de nuestras compa-
ñeras, dado su origen regional, campesino o indígena, y su consecuente conexión con los 
árboles y la tierra.

Pero, por sobre todo, disfruta el proceso sin esperar un resultado perfecto ni acabado.  



51

Acerca de nosotras

Agrupación Fibromialgia Los Ríos Valdivia
Nacemos el 23 de enero del 2023, desde una necesidad colectiva que Karen Silva, actual 
presidenta y fundadora de la agrupación, unificó junto a otras valdivianas para crear algo 
real para nosotras. Surgimos de la soledad e incomprensión adheridas al diagnóstico de 
fibromialgia, de la depresión y la sobrecarga farmacológica, así como del dolor de muchas 
mujeres que, sin saberlo, nos sentíamos del mismo modo. Nos unió la invisibilidad; ante 
la sociedad, el sistema de salud e incluso la familia, que nos acusa de inventárnoslo todo. 

Aunarnos fue el comienzo, pero el motor que nos mueve nace de la resiliencia de 
todas quienes conformamos la agrupación. La misión sigue siendo la contención de aque-
llas que están en proceso de aceptar su diagnóstico, la lucha por concientizar, educar y 
visibilizar nuestra enfermedad y la búsqueda incansable de un espacio propio que permita 
realizar terapias y talleres. 

Hemos logrado, en conjunto con otras agrupaciones de fibromialgia del país, que se 
promulgue la Ley 21.531 de Fibromialgia y Dolores Crónicos no Oncológicos. Hoy la 
lucha reside en conseguir que dicha ley incluya el debido reglamento y presupuesto para 
asegurarnos un tratamiento digno en los servicios de salud.

Agrupación Un Día a la Vez
Somos una agrupación de mujeres del sector Angachilla, en Valdivia, con una profunda 
vocación de servicio, solidaridad y cuidado comunitario. Nacimos en pandemia: nuestra 
fundadora Jeanette Ávila Sepúlveda, en coordinación con la Junta de Vecinos Los Ediles, 
comenzó a coordinar la entrega de almuerzos. Desde ese entonces un grupo de vecinas 
decidimos acompañar y ayudar a personas mayores postradas o en soledad. Nos autoor-
ganizamos para recolectar ayuda y sostener ese apoyo. Hoy somos cerca de 22 mujeres 
formalizadas como agrupación, con directiva y reuniones mensuales, donde aportamos 
un “kilo de amor” para canastas familiares. Realizamos campañas solidarias, colectas barria-
les y actividades recreativas a beneficio, procurando fortalecer nuestros vínculos afectivos y 
comunitarios. Nuestra directiva actual está conformada por Ximena Risco (presidenta), Ja-
queline Carbajal (secretaria), Doris Méndez (tesorera) y Cecilia Campos (socia honorífica).



52

Ximena Lagos Morales
Soy mujer, hija y madre. Trabajo como académica en la Universidad Austral de Chile 
(UACh) y formo parte de la Agrupación Arpilleristas de Angachilla, en la ciudad de Val-
divia, al sur de Chile. De profesión soy química farmacéutica (UACh), máster en Farma-
cia Clínica y Atención Farmacéutica (Universidad de Valencia, España), especialista en 
Farmacia Clínica (CONACEF) y diplomada en Estudios Biopolíticos (Universidad de La 
Frontera, Chile). Investigo en torno a la iatrogenia clínica y social inducida por medica-
mentos y enfoques interseccionales en el estudio de salud, género, cultura, medicamentos 
y sociedad. En este sentido, la narrativa en arpillera y su intertextualidad me ha brindado 
un espacio expresivo, creativo y reflexivo que me ha permitido conectar con un cuerpo 
político colectivo: reconocernos con mujeres y disidencias de diferentes territorios que 
resisten, produciendo comunidades de vida en medio de zonas de sacrificio y procesos de 
colonización del ser, del saber y del sentir. 

Angela Rojas Kuschel
Me formé como terapeuta ocupacional en la universidad y como bailarina en espacios 
significativos de mi vida. La danza me abrió a percibir el mundo y mi interior desde 
una visión sensible con la vida. Tras conocer la somática, comencé a estudiarla en la 
escuela Body Mind Movement. Actualmente estoy en mi último año de formación para 
certificarme como educadora de movimiento somático. Me dedico a la salud mental en-
cuerpada en espacios comunitarios con enfoque de trauma y colectivizo mi danza con 
Las Rizomáticas Colectiva. Creo que el camino de volver al cuerpo es volver a escuchar 
la sabiduría de la vida.

Alexandra Sanhueza Lebègue
Me formé desde pequeña en distintas disciplinas corporales, donde la danza y la expresión 
corporal fueron la base. Luego estudié yoga, formándome tanto en Chile como en el extran-
jero (India), de la mano con la meditación y el mindfulness. Todo esto abrió mi interés por 
las prácticas somáticas, como formas de seguir profundizando en las relaciones que existen 
entre la mente y el cuerpo, en donde me formé en el método Feldenkrais. Actualmente es-
toy cursando la formación como educadora somática en la escuela Body Mind Movement. 
Dedico mi entrega y mi servicio a trabajar con grupos de personas mayores y diversos 
grupos con cuerpos adoloridos. Trabajo también como parte de la Fundación Aire, que se 
dedica a enfermedades respiratorias complejas. Ahí acompañamos, desde la somática y la 
respiración consciente, a las personas durante todo el transcurso de su enfermedad, inclu-
yendo el fin de vida. Creo profundamente en el trabajo grupal y en la sanación colectiva.



53

Daniela Troncoso Vargas
Soy mujer, educadora, danzante y ciclante. Me formé como profesora de historia, geo-
grafía y ciencias sociales. Luego continué el camino de la pedagogía desde la educación 
artística y las danzas afro latinoamericanas, realizando una propuesta de talleres que vin-
cularon las memorias históricas y corporales. Este trazado me susurró sobre la somática, y 
mi amor por la vida y el tiempo cíclico me llevaron a encontrarme con la Escuela Vivencia 
Eco Somática donde me formé como doula, acompañante para salud cíclica de la mujer, 
donde actualmente realizo una formación de terapeuta eco somática. Creo en nuestra 
capacidad de recordar nuestra sabiduría salvaje, comunitaria y la recuperación de nuestra 
soberanía creativa.

Crystal Ramírez Fernández
Soy geógrafa formada en la Universidad Austral de Chile. Mi trabajo se centra en com-
prender las relaciones entre territorio, salud y vida comunitaria en contextos urbanos y 
rurales del sur de Chile. Me interesa explorar cómo las personas habitan y transforman sus 
espacios, integrando enfoques de justicia territorial y metodologías participativas desde 
una mirada crítica y sensible al habitar.

Marcia Paredes Navarrete
Soy mujer mapuche de Ainileufu. Periodista y licenciada en Comunicación Social de la 
Universidad Austral de Chile (UACh). Trabajé mis primeros años en radio, inspirada en 
la educación popular radiofónica. Cursé un postgrado en Teatro Social e Intervención 
Socioeducativa en la Universidad Ramón Llull en Barcelona, España; en La Habana, Cuba, 
cursé una pasantía en Comunicación Comunitaria y Teatro Comunitario. Regresé a Val-
divia y durante 6 años trabajé con mujeres de un campamento con teatro testimonial. Soy 
facilitadora y didacta de Biodanza IBFed, con especializaciones en educación biocéntrica, 
neochamanismo y metodología infantil-adolescente. Durante 8 años trabajé como do-
cente UACh con la asignatura electiva de Biodanza en la carrera de Psicología. Imparto 
sesiones en mi grupo regular y talleres en espacios educativos formales y comunitarios, 
en áreas de salud y jornadas de co-cuidado, con infancia, jóvenes y adultos. Soy cantora, 
vocalista de Sortilegio Trío. Soy Guillatufe (ceremoniante) de la Comunidad Mapuche 
Kalfvgen. Recibí el Premio Municipal a la Trayectoria artística el año 2023.



54

Claudia Rosales Neira
Soy actriz, profesora y directora de teatro, actualmente trabajo de manera independiente. 
Me interesa mucho potenciar a las grupalidades o comunidades que desean fortalecer sus 
vínculos y explorar en el ámbito creativo. He combinado, a través de mis años de expe-
riencia, el teatro y la educación, utilizando el teatro como una herramienta de desarrollo 
personal que nos permita mirarnos y mirar a la comunidad de otras maneras. Creo pro-
fundamente en el arte como camino a la transformación de nuestra sociedad.

Carolina Vega Ramírez
Ante todo, soy textilera. Desde el 2020 formo parte de la Agrupación Arpilleristas de 
Angachilla (Valdivia, Chile). Hace unos años cursé un Magíster en Literatura Hispano-
americana Contemporánea. Actualmente formo parte de dos programas doctorales; uno 
en la Universidad Austral de Chile, y el otro en la Universidad Nacional de San Martín 
(UNSAM), en  Argentina. Además, me desempeño como investigadora externa en forma-
ción en el Centro de Investigaciones en Arte y Patrimonio (CIAP), Argentina. Vinculando 
teoría y praxis, mis líneas de trabajo consideran arpilleras chilenas, memoria, poesía lati-
noamericana, historia social de las mujeres y arte en Chile desde fines de los ‘60. 

Jonathan Zúñiga Ortega
Como realizador audiovisual y fotógrafo, concibo el lente como una extensión de mi sen-
sibilidad, donde convergen la imagen, el movimiento y el relato. Mi trabajo transita entre 
capturar la energía cruda de la música en vivo y una profunda conciencia narrativa aplicada 
al documental social. Esta mirada humanista fue reconocida en 2025 por la UMCE y el Mi-
nisterio de las Culturas en el programa Visitas Artísticas, destacando mi labor en “Fotogra-
fías en la Cárcel”. Hoy, como parte del colectivo Fotorock Valdivia, fusiono lo audiovisual y 
lo fotográfico bajo una misma filosofía. Mi obra trasciende el mero registro: vincula la ima-
gen al pulso de la vida, transformando cada captura en un documento cargado de verdad.

Isabel Guerrero Schiappacasse
Soy una eterna estudiante y exploradora del mundo. Hace algunos años fundé Trafun Edi-
ciones, donde creamos libros y proyectos que ponen en valor el patrimonio natural y cul-
tural. Apuesto por el trabajo colaborativo, especialmente con agrupaciones y personas que 
buscan el fortalecimiento de sus comunidades y territorios.



55

Agradecimientos

Las fotografías que recorren este texto han sido realizadas por nuestro querido compañero 
Jonathan Zúñiga Ortega en las distintas sesiones llevadas a cabo durante el periodo de 
julio a noviembre de 2025 en la ciudad de Valdivia. Sin que existiera una propuesta formal, 
Jonathan y su registro han sido parte de este proceso de creación compartido, posibili-
tando que la fotografía cumpla su rol de dispositivo de enunciación y visibilización, donde 
la imagen se vuelve voz, gesto y territorio simbólico. Cada fotografía es una voz que se 
visualiza, una memoria que se encarna y una manera de repolitizar la sensibilidad.

Nuestros sinceros agradecimientos a quienes nos han facilitado el acceso, de manera 
gratuita, a los espacios para registrar nuestras vivencias grupales: Loida Carillanca Pérez, 
presidenta de la Junta de Vecinos Los Ediles en el sector de Angachilla; Lisette Schwerter 
Vera, directora del Ballet Folclórico de la Universidad Austral de Chile (BAFUACh) y 
coinvestigadora del proyecto InES Género UACh código INGE-2024-12; y a Ángela 
Navarrete Troncoso, encargada de programación, producción y gestión del Centro de 
Extensión Los Canelos (UACh). 

Finalmente nuestra gratitud a Victoria Godoy Carrillo, Periodista InES Género UACh, 
por su contribución en la divulgación de este proyecto y su sensible registro audiovisual en 
la sesión de biodanza impartida por Marcia Paredes Navarrete en octubre 2025, facilitado 
para la elaboración del capítulo Sistema Biodanza.



56

Glosario

Agencia: Capacidad que tenemos para decidir, actuar y transformar nuestra vida. No nace 
desde hacerlo solas, sino desde el encuentro con otras mujeres y la comunidad. Es la po-
tencia que habita en nosotras, incluso cuando estamos cansadas o dolidas. Se expresa 
cuando ponemos límites, buscamos cuidado, compartimos saberes o nos organizamos. 
La agencia nos permite transmutar el dolor, el miedo o el agotamiento en palabra y ac-
ción colectiva. Nuestra agencia crece cuando nos encontramos con otras y compartimos 
experiencias. No siempre cambia todo de inmediato, pero mueve algo: una mirada, un 
límite, una forma distinta de cuidarnos. Es una fuerza que no niega el sufrimiento, sino 
que lo atraviesa y lo convierte en posibilidad. Reconocerla es reconocer nuestra dignidad 
y capacidad de crear vida y sentido.

Capitalismo: Sistema que organiza la vida poniendo en el centro la ganancia y el dinero. 
Funciona haciendo que el trabajo, el tiempo y la naturaleza se transformen en cosas para 
vender y comprar. Muchas veces se sostiene gracias al trabajo invisible de las mujeres, 
especialmente los cuidados y el trabajo doméstico. Este sistema genera desigualdades y 
cansancio, porque no todas recibimos lo mismo por lo que aportamos. También impacta 
nuestra salud y nuestros territorios. Entender el capitalismo nos ayuda a ver que muchos 
malestares no son individuales, sino sociales y colectivos.

Ecofeminismo: Forma de mirar y defender la vida que une el cuidado de la naturaleza con 
el cuidado de las personas. Nos muestra que la explotación del territorio y la sobrecarga que 
vivimos las mujeres vienen del mismo sistema. Reconoce el valor de los cuidados, de los sa-
beres cotidianos y de las redes comunitarias. Plantea que cuerpos y territorios están conec-
tados: si uno se daña, el otro también. El ecofeminismo propone poner la vida, la salud y el 
bienestar en el centro. Nos invita a organizarnos para cuidar juntas lo que sostiene la vida.

Expoliación: La expoliación es el acto de quitar, despojar o apropiarse de algo de manera 
injusta o violenta. Puede referirse a bienes materiales, pero también al trabajo, el tiempo, 
la energía, los cuerpos o los territorios. Ocurre cuando alguien se beneficia del esfuerzo 
o los recursos de otras personas sin un reconocimiento ni compensación justa. En este 
sentido, la expoliación no es solo económica: también puede afectar la dignidad, la salud 
y la vida misma.



57

Extractivismo: Desde el ecofeminismo, el extractivismo es un sistema que explota la natu-
raleza y los cuerpos de las mujeres como si fueran recursos infinitos. Se basa en sacar sin 
cuidar, sin reparar y sin respetar los ritmos de la vida. Daña los territorios, el agua y la tierra, 
y, al mismo tiempo, sobrecarga nuestros cuerpos con trabajo y cuidados. Por eso, cuando el 
territorio enferma, nosotras también enfermamos. La salud y el bienestar son colectivos y 
dependen de relaciones de cuidado. El ecofeminismo nos invita a defender la vida, el cuerpo 
y el territorio como una sola lucha.

Farmaceuticalización: Se refiere a la tendencia a que la respuesta principal –y a veces la 
única– frente al malestar, el dolor o la tristeza sea un medicamento. Implica convertir ex-
periencias de la vida, del cuerpo o de la historia personal en problemas que “hay que tratar 
con pastillas”, incluso cuando sus raíces son sociales, emocionales o comunitarias. Los me-
dicamentos pueden ser necesarios, útiles e incluso salvadores. El problema no es la pastilla, 
sino cuando se vuelve la única respuesta y deja fuera otras formas de cuidado: el descanso, el 
acompañamiento, el movimiento, la escucha, lo comunitario.

Feminismo descolonial: Pensamiento que nace desde las experiencias de las mujeres de los 
pueblos y territorios. Reconoce que muchas desigualdades vienen de la historia de coloniza-
ción, racismo y despojo que aún continúa. Valora nuestros saberes, nuestras formas de cui-
dar y de organizarnos en comunidad. Entiende que el cuerpo y el territorio están conectados 
y que históricamente han sido controlados y explotados. Busca justicia, dignidad y bienestar 
para todas. Nos invita a pensar el feminismo desde nuestras propias vidas, historias y luchas.

Itinerario terapéutico: Camino que recorremos cuando buscamos alivio o respuestas frente 
a un malestar. Incluye todo lo que hacemos: a quién le contamos lo que sentimos, los reme-
dios que probamos, las consultas, las esperas y los tratamientos. No es un camino recto ni 
igual para todas. Como mujeres, muchas veces este recorrido es más largo y desgastante, 
porque nuestro dolor se minimiza o se normaliza. Además, está atravesado por la carga de 
cuidados, el trabajo doméstico, la falta de tiempo o de dinero, y el trato que recibimos en 
los espacios de salud. Por eso, el itinerario terapéutico también habla de nuestras historias, 
vínculos y condiciones de vida.

Itinerario corporal: Recorrido que hacemos con nuestro cuerpo a lo largo de la vida, mar-
cado por experiencias, dolores, cuidados y resistencias. Incluye cómo sentimos el cuerpo, 
cómo lo escuchamos o lo silenciamos, y cómo cambia con el tiempo. Está atravesado por el 
trabajo, la maternidad, los cuidados y las exigencias cotidianas. También por las emociones, 
el estrés y las violencias que muchas veces quedan inscritas en el cuerpo. No es igual para to-
das: depende de nuestras historias, condiciones de vida y del trato que recibimos. Reconocer 
nuestro itinerario corporal nos permite comprender que el cuerpo habla y guarda memoria.



58

Medicalización: Al hablar de medicalización, nos referimos a las situaciones normales 
de la vida –como el cansancio, el dolor, la tristeza, el estrés o los cambios del cuerpo– que 
pasan a ser vistas solo como problemas médicos, algo que hay que diagnosticar, tratar o 
corregir, incluso cuando no son enfermedades. Muchas de nosotras hemos vivido que, al 
decir “estoy cansada”, “me duele el cuerpo” o “no puedo más”, rápidamente nos asignen 
una etiqueta o un diagnóstico. A veces eso ayuda, pero otras veces deja fuera todo lo que 
hay detrás: la sobrecarga, la historia, el contexto, la vida que llevamos. La medicalización 
no significa que la medicina sea mala. El problema aparece cuando solo se escucha al cuer-
po desde la enfermedad y no desde lo que vive, lo que siente y lo que necesita.

Retramatización: En el contexto del teatro espontáneo, el término retramar alude a un 
proceso de recreación y reescenificación de historias reales compartidas por el público. 
A través de la improvisación y de dispositivos específicos –como los del Teatro del Opri-
mido– se exploran problemáticas sociales, terapéuticas o comunitarias, convirtiendo la 
narrativa original en una experiencia dramática colectiva y transformadora. En este me-
canismo, la audiencia se vuelve protagonista y, desde la espontaneidad, da forma a las 
escenas para producir reflexión, conocimiento y cambio.

Trayectoria asistencial: Camino que recorre una persona cuando busca ayuda para cui-
dar su salud. No es solo una consulta médica, sino todo el recorrido: a quién acudimos 
primero, cuántas veces contamos nuestra historia, qué tratamientos probamos, qué nos 
ayuda y qué no, y cómo nos vamos sintiendo en ese proceso. La trayectoria no está solo en 
los papeles ni en las fichas clínicas: está en el cuerpo. Cada espera, cada diagnóstico, cada 
cambio de tratamiento deja huellas, cansancio, esperanza o frustración. Muchas hemos 
pasado por consultorios, especialistas, exámenes, terapias, remedios, y también por con-
sejos de otras mujeres, prácticas de autocuidado, espacios comunitarios. Todo eso forma 
parte de nuestra trayectoria asistencial, aunque no siempre sea reconocido como “aten-
ción”. Las trayectorias asistenciales no son lineales. Hay avances, retrocesos, pausas, aban-
donos y búsquedas paralelas. A veces nos sentimos acompañadas; otras, solas o no escu-
chadas. Cuando nos juntamos a compartir lo que hemos vivido, hacemos visible nuestra 
trayectoria. La palabra, el cuerpo, el cuidado entre nosotras también son formas de aten-
ción, aunque no siempre estén en el sistema de salud. Nuestra trayectoria asistencial no es 
solo por dónde pasamos, sino cómo nos sentimos en el camino y quiénes nos sostienen.



59

Este libro, soñado en invierno, 
terminó de gestarse a inicios del verano, 

época de frutos dulces, portadores de las semillas 
de los nuevos ciclos que vendrán.



Exploración de itinerarios terapéuticos: cuerpo, juego y (re)encuentro expone 
cómo –a propósito de la ejecución del proyecto InES Género UACh 
INGE220001 “Procesos de (des)farmaceuticalización de la vida: Itinerarios 
terapéuticos y corporales de mujeres en medio de la expoliación capitalista 
extractiva en Chile”– la biodanza, la práctica somática, el mapeo corporal, 
el teatro espontáneo y el arte textil pueden conjugarse en el trabajo territo-
rial a partir de la experiencia con dos agrupaciones de mujeres residentes 
en Valdivia, Chile. 

Se trata de ejercicios simples, tendientes a contener relatos, entramar 
biografías y reforzar vínculos grupales como herramientas complementa-
rias en su cuidado, teniendo como base la asistencia de las participantes a 
los servicios públicos de salud y sus luchas por relevar sus demandas en 
términos de Estado. 

Como agrupaciones y facilitadoras, disponemos esta información al 
servicio de otras comunidades que deseen replicar un modelo siempre 
perfectible, que procuramos desarrollar con el mayor cariño y respeto 
posible, sin olvidar jamás que el eje está dado por la vida cotidiana, la rela-
ción entre cuerpo y territorio, la libertad de expresión, el compañerismo y 
la ternura.  

Carolina Vega Ramírez


