Exploracion
de itinerarios
terapeuticos

Cuerpo, juego y
(re)encuentro

Ximena Lagos Morales
Angela Rojas Kuschel
Alexandra Sanhueza Lebegue
Daniela Troncoso Vargas
Crystal Ramirez Fernandez
Marcia Paredes Navarrete
Claudia Rosales Neira

Carolina Vega Ramirez

Agrupacion Un Dia a la Vez
Agrupacion Fibromialgia Los Rios Valdivia

I

Y .\'
A
\.







Exploracion
de itinerarios
terapéuticos

Cuerpo, juegoy
(re)encuentro

Universidad €

g 6

de Investigacion, Desarrollo
AUS'[I’al de Chlle y CreaciéngArtistica Conocimiento

Conocintiento y Naturaleza + Genero UACh

Este libro fue desarrollado en el marco del proyecto “Procesos de (des)farmaceuticalizacion
de la vida: Itinerarios terapéuticos y corporales de mujeres en medio de la expoliacion capitalista
extractiva en Chile”, c6digo INGE-2024-12, financiado por el Proyecto InES

“Conocimiento + Género UACh” / INGE220001 / ANID



Exploracion de itinerarios terapéuticos
Cuerpo, juego y (re)encuentro

© de los textos: Ximena Lagos Morales, Angela Rojas Kuschel, Alexandra
Sanhueza Lebégue, Daniela Troncoso Vargas, Crystal Ramirez Fernandez,
Marcia Paredes Navarrete, Claudia Rosales Neira, Carolina Vega Ramirez

© de las fotografias: Jonathan Zuafiga Ortega
© Trafun Ediciones Ltda., 2026

Los Raulies 426, Valdivia, Chile
www.trafunediciones.cl

Edicién y disefo: Isabel Guerrero Schiappacasse
Impresion: Imprenta América

Primera Edicion, Enero 2026
ISBN: 978-956-6475-00-2

Todos los derechos reservados. Se autoriza la reproduccion
parcial o total citando las fuentes correspondientes. TRAFUN



En gratitud a las mujeres de las agrupaciones
Fibromialgia Los Rios Valdivia y Un Dia a la Vez
que quisieron encarnar esta experiencia intima
de cuidado mutuo.






indice

I Hilos que sanan: itinerarios corporales, memorias y tejidos
de cuidado

13..... Relatos encuerpados, lo que devela el cuerpo: practicas
somaticas y eco somaticas

21..... El cuerpo como territorio vivo
31..... Sistema Biodanza

37..... Taller de teatro espontaneo

43..... Coser, bordar y zurcir: el textil como metodologia afectiva
51..... Acerca de nosotras
55..... Agradecimientos

56..... Glosario






Hilos que sanan: itinerarios corporales,
memorias v tejidos de cuidado

Ximena Lagos Morales & Carolina Vega Ramirez

Porque somos parte de una genealogia rota y mezclada,
esa es nuestra politica contra el olvido, el camino
intermedio de un pensar memorioso.

Daniela Catrileo

Hay una experiencia que no ha sido nombrada, oida...
scomo expresarla sin los limites del lenguaje?
sCémo encontrar el lenguadye...?

Nuestros cuerpos guardan mapas invisibles, trazas de lo vivido, de lo sentido, de lo nom-
brado y de lo que atin no encuentra palabras. Cada experiencia deja un hilo, un matiz
de carne y hueso, de sangre y memoria, que se entreteje con los hilos de otros cuerpos,
de otras historias, de otras voces. La vida se despliega como un tapiz en movimiento y
nosotras aprendemos a leerlo, a tocarlo, a respirar en sincronia con sus ritmos y silencios.

Jimena Silva Segovia, en sus trabajos dentro de los estudios feministas latinoameri-
canos —particularmente en Cuerpos emergentes (2019)'-, utiliza la nocién de “intertex-
tualidad” no sélo en su sentido literario o lingiistico tradicional (como relacién entre
textos), sino como una metodologia de lectura, escucha y creacion situada. Para Jimena,
la intertextualidad implica reconocer que todo relato, cuerpo o practica esta entrelazado
con otros relatos, cuerpos y practicas. No existe un texto —ni un cuerpo- que no refiera
a un entramado de relaciones: estd compuesto por huellas, memorias, discursos, afectos
y materialidades provenientes de multiples lugares. En este sentido, la intertextualidad es
una forma de entender el cuerpo y la experiencia como texto colectivo y relacional.

!Silva Segovia, J. (2019). Cuerpos emergentes: modelo metodoldgico para un trabajo corporal con
mujeres. RIL Editores.



Caminar los itinerarios de nuestro cuidado no es recorrer un camino lineal; es danzar
entre la memoria y el presente, entre la herida y la reparacion. Cada decisién sobre qué
tocar, qué permitir, qué buscar y qué soltar, construye nuestro mapa corporal. La sanacion
surge cuando nuestros cuerpos reconocen su propia agencia, cuando cada latido, cada
inhalacién consciente, nos devuelve la presencia de nosotras mismas.

Ana Maria Ovyarce Pisani, antropdloga médica, plantea, en su trabajo conjunto con
Pamela Eguiguren y Andrea Alvarez? la importancia de explorar trayectorias asistenciales
e itinerarios terapéuticos para entender como las personas transitamos por los servicios
de salud, con todas las complejidades, rupturas, decisiones, barreras, experiencias y signi-
ficados que eso conlleva. Estudiar estos itinerarios permite aproximarse a conocer contex-
tos de vida, ademas de visibilizar continuidades/discontinuidades y procesos de atencién
y desatencién desde la experiencia vivida en primera persona durante este transito, en el
cual se integran las redes de apoyo mutuo familiares y comunitaria, la espiritualidad, las
diversas cosmogonias y los saberes populares y ancestrales.

Exploracion de itinerarios terapéuticos: cuerpo, juego y (re)encuentro da cuenta del tra-
bajo con dos organizaciones de base territorial conformadas por mujeres que residen en
la ciudad de Valdivia y forman parte de las agrupaciones Fibromialgia Los Rios Valdivia
y Un Dia a la Vez, y en cuyas existencias se cruzan multiples tramas, entre ellas la vivencia
con el dolor crénico, el rol del cuidado de un otrx, condiciones de vida y de trabajo adver-
sas. Estas experiencias se enmarcan en la investigacion “Procesos de (des)farmaceuticali-
zacion de la vida: Itinerarios terapéuticos y corporales de mujeres en medio de la expolia-
cion capitalista extractiva en Chile”, con codigo INGE-2024-12, financiada por el Proyecto
Innovacién en Educacién Superior InES “Conocimiento + Género Universidad Austral de
Chile (UACh)” / INGE220001 / Agencia Nacional de Investigacion y Desarrollo (ANID).
Desde este marco investigativo se buscé explorar y analizar como los aspectos biograficos
y contextuales influyen en la experiencia corporal y simbélica de mujeres viviendo en
territorios extractivos en el sur de Chile, asi como describir y problematizar sus itinerarios
asistenciales y terapéuticos, desde los marcos tedricos de la medicalizacién/farmaceuti-
calizacién de la vida, la determinacién socioambiental de los procesos de salud y enfer-
medad, y el didlogo con diversos autorxs y colectivxs. En este sentido, quisimos en este
proyecto proponer/explorar distintas posibilidades de (re)encuentro personal y colectivo
a través de practicas que nos invitan al juego, a re-tramar nuestras historias y a sanar.

? Oyarce, A. M., Eguiguren, P, & Alvarez, A. (2018). Trayectorias asistenciales: una metodologia
cualitativa para el estudio de las redes integradas de salud. En VI Encuentro Latinoamericano de
Metodologia de las Ciencias Sociales 7-9 de noviembre de 2018 Cuenca, Ecuador. Universidad de
Cuenca. Facultad de Ciencias Econdmicas y Administrativas.

10



Con ambas agrupaciones llevamos a cabo entre 12 y 16 sesiones en las que nos pro-
pusimos explorar nuestros itinerarios terapéuticos y corporales desde la practica somatica
y ecosomdtica, el mapeo corporal, la biodanza, el teatro espontaneo y el arte textil desde
la intuicién/certeza de que el cuerpo es agente y lugar de encuentro de lo individual y lo
social. Por ello su narrativa es imprescindible para la comprensiéon de los procesos salud/
enfermedad/atencion-cuidados.

La biodanza nos ensefla que movernos es recordar. Que la musica, el ritmo y la res-
piracion consciente son lenguajes que no necesitan palabras para expresar lo que duele, lo
que anhela, lo que resiste. Los cuerpos se encuentran en un abrazo y en ese encuentro cada
gesto es un hilo de cuidado que conecta nuestra existencia con la de otras. El cuerpo no es
un objeto pasivo; es un territorio politico y afectivo. Aprendemos a habitarlo con ternura,
a respetar sus limites, a reconocer sus resistencias, a celebrar sus potencias.

Como en un bordado, cada hilo tiene su color, su textura, su historia. El arte textil
nos recuerda que la creacion es también reparacion: bordamos las memorias, tejemos las
ausencias, hilamos los dolores y los deseos en un manto que nos sostiene. Cada puntada
es un gesto de resistencia frente a la fragmentaciéon impuesta por sistemas que intentan
controlar, medir o normalizar nuestros cuerpos. Los dispositivos médicos intentan estan-
darizar la experiencia de nuestro ser, ignorando la singularidad de nuestras trayectorias.
Pero nosotras recuperamos la voz y la memoria de nuestros cuerpos, resignificando cada
sintoma, cada emocidn, cada recuerdo.

En los mapeos corporales, la memoria se hace visible. Dibujamos sobre nuestra piel,
sobre papeles, sobre telas, sobre mapas imaginarios, y nos damos cuenta de que nuestra
historia esta entrelazada con la de otras. Cada linea es un registro de resistencia, cada
color, un testimonio de agencia. No hay mapas correctos ni rutas tnicas; hay hilos com-
partidos, circulaciones de cuidado, tramas que se cruzan y se entrelazan. Aprendemos a
leer las discontinuidades como momentos de aprendizaje y transformacion, y los vacios
como espacios de posibilidad.

Nuestros cuerpos han sido regulados, medicalizados y observados bajo lentes que no
reconocen nuestra experiencia. La menstruacion, el parto, la menopausia, el dolor cro6-
nico, la ansiedad, la tristeza: todo ha sido sometido a diagndsticos, protocolos y normas
que a veces nos alejan de nuestro propio saber. Pero nosotras recordamos que el cuerpo
habla, que el cuerpo conoce, que el cuerpo crea modos de sostenerse y de sanar. Cada res-
piracion consciente, cada gesto de movimiento, cada puntada que dejamos en un tejido,
nos devuelve la autonomia y la dignidad.

La practica eco somatica nos ensefia a escuchar la resonancia de cada érgano, de
cada articulacion, de cada célula. Nos invita a sentir como la tierra, el fuego, el viento y el
agua habitan en nosotras, como nuestras emociones se manifiestan en el cuerpo y coémo
la conciencia de la respiracion y el tacto activa procesos de regulacion, de bienestar y de

11



creatividad. Asi, la exploracion de nuestros itinerarios terapéuticos/corporales se trans-
forma en posibilidad de construccion de un espacio de encuentro con un Nosotras, un
espacio donde la memoria corporal se encuentra con la memoria colectiva.

El teatro espontaneo es otra forma de nombrar lo que no tiene palabras. Actuar desde
la sensacidn, desde el cuerpo que sabe, nos permite transformar la experiencia del dolor y
de la limitacién en movimiento, en accién, en expresion. Cada gesto se convierte en una
metafora viva de lo que hemos transitado, de los vinculos que nos sostienen y de las redes
que construimos. En ese espacio, la agencia del cuerpo se despliega y se comparte, el dolor
se hace colectivo y la sanacion se vuelve ritual.

Hilos que sanan, tejidos que resisten, mapas que nos guian: los itinerarios corporales
son, en su esencia, un entrelazado de practicas, recuerdos y cuidados que atraviesan la
vida. La memoria se inscribe en la piel, pero también en la comunidad. Nos encontramos
en los talleres, en los circulos de mujeres, en las danzas, en las respiraciones compartidas,
en los bordados y en las improvisaciones. Aprendemos que la sanacion es colectiva, que el
cuidado es politico y que los cuerpos son territorios de conocimiento y resistencia.

Cada recorrido que hacemos entre la biomedicina, los saberes tradicionales, la espi-
ritualidad y las practicas de autocuidado nos muestra que no hay un camino tnico. Hay
multiples trayectorias, cada una situada en su contexto, en su historia y en sus relaciones.
Cada mujer, cada disidencia, cada cuerpo viviente, teje su propio lienzo, hila su propia his-
toria de cuidado y recuperacion. En este didlogo entre cuerpo, memoria y comunidad, la
vida se despliega en sus tonos mas vivos: rojos como la sangre, tierras como la piel, azules
como la calma, naranjas como la fuerza que nos impulsa a seguir.

\\'4

12



Relatos encuerpados, lo que devela el
cuerpo: practicas somaticas y
eco somaticas

Angela Rojas Kuschel, Alexandra Sanhueza Lebégue & Daniela Troncoso Vargas

Soma en su origen de la palabra es cuerpo, cuerpo vivo atravesado por la historia de la
vida en la tierra. La practica somatica corresponde a la exploracién y reconocimiento del
soma, entendiéndolo como integracion de cuerpo, emocion, mente y espiritu. Es prestar
profunda atencidn a las sefiales internas y a los procesos fisioldgicos como experiencia
viva, para obtener informacion sobre nosotrxs mismxs, y liberar emociones, pensamientos
y sensaciones que estaban guardadas. Es ir a las capas profundas donde se conectan y
comunican piel, membranas, érganos, musculos, huesos, bioquimica y magnetismo; la
totalidad de nuestras fibras pulsando y dialogando para hacer posible nuestra presencia y
vivencia encarnada.

Desde la practica somatica, nuestra invitacion a las integrantes de la Agrupacién
Fibromialgia los Rios Valdivia y la Agrupacién Un Dia la Vez fue a explorar la sabiduria
de nuestros fluidos, del tejido conectivo y el sistema nervioso atravesado por el reconoci-
miento de refugios vinculares ecosistémicos que también habitan en nuestro interior, en la
historia evolutiva de nuestras células y en nuestro entorno. En las cinco sesiones realizadas
les propusimos experimentar el auto tacto y el tacto en parejas o en grupos, explorar con
telas, realizar movimientos y practicas de integracion a través del dibujo y la escritura.
También compartimos imagenes para evocar sensaciones relacionadas con el tejido que
exploramos.

Nuestra tarea en este proceso fue acompaiiar a cada cuerpo, cada historia encarnada,
mientras iba develando sus necesidades y sensaciones, capa por capa, tejido por tejido,
iban dejandose guiar por nosotras, por ellas mismas y también por el grupo que contenia.
Aqui compartiremos algunas de las develaciones que fuimos recogiendo a partir de sus
relatos hablados y de nuestras percepciones, en tanto testigas de sus procesos.

13



Memoria celular

Practica encuerpada para sentir la sabiduria de la célula, sentir lo que es ser célula, en colec-
tivo. Todas conformamos la membrana, doble membrana, una que mira hacia dentro y
otra hacia afuera. Apoyadas espalda con espalda, sentimos como es la respiracion celular y
como es estar contenida en un océano; el océano celular. Luego exploramos los diafragmas
de nuestro cuerpo a partir de la imagen de las medusas, como referencia del movimiento
de pulsacion que habita en nuestras células y tejidos. Ademas, los diafragmas surgen como
un lugar de descanso para érganos, como también son lugar de transicién entre espacios
internos, membranas pulsatiles que conectan y son tierra de descanso interno.

A partir de estas experiencias percibimos y escuchamos relatos que surgieron de las
mujeres:

“Tenemos que fingir para que nos acepten”  “Soy como un iman de enfermedades.”

“Sentir el calor del cuerpo de mi “No queria salir del contacto con la espalda”
comparfiera me trajo una calma que no

, 1 “Lo interior de una no se conoce.”
habia sentido.

;QUE ES PARA NOSOTRAS EL AUTOCUIDADO?

“Por qué no pedimos ayuda?” El cuidado registrado,

es el cuidado hacia otros.
;Como reconozco mi limite?
;Hasta cuando puedo hacer?

Contextos laborales: “Tenemos que fingir
para que nos acepten”

Sistema nervioso y célula Relatos de dolores,

Explorar lo que esta escondido relatos de fuerza,

Damos atenci6n al cuerpo, y de no ser o parecer “vulnerable”

se disuelven los dolores ;Como otorgamos lugares seguros para
también al darle atencién, que esa vulnerabilidad pueda aparecer?

se registran nuevos dolores, cansancios.

14



Tejido conectivo: fascia y sistema nervioso

Practica que propusimos para reconocer el tejido conectivo conocido como fascia, red que
envuelve y conecta nuestros drganos, huesos y nervios. Propusimos trabajar en grupos y
utilizar rebozos y mantas para traer la cualidad de esta red que nos envuelve con suavidad
y que también nos proporciona soporte y contencion.

Trabajamos en trios y parejas. Una mujer es envuelta por las telas desde la cabeza a los
pies y las otras van haciendo pequefios movimientos con las telas, lo cual permite movi-
lizar sutilmente las fascias, descomprimirlas. Esto apoya el balance del eje neuroendocrino
y nos permite reconocer otros tonos, ritmos y formas de ser acariciadas.

Lo que devel6 esta practica:

Experiencia de manta contenedora:

“Sentia que estaba flotando, no queria salir de ese
estado”

“Senti que una gota que empezaba a caer desde mi
hombro caia lentamente hacia mi rodilla, que son
los lugares que mas me duelen. Me alivio.”

“Al principio fue incémodo, no sabia lo que estaba
sintiendo con mi comparfiera tocandome.”

Incomodidad al recibir.
Tactos sutiles despiertan nuevos registros.

En general no se habita el lugar de recibir.
Siempre dar y estar para otr*s. Pero ;quién abraza?

Tejido Conectivo / Fascia - Telas
Nos trae las memorias del cuerpo.

;Cudntas de nuestras memorias estan contenidas/
registradas en nuestra fascia?

Memoria mama / Memoria gestacional / Memoria
de mis enfermedades / Memorias de mi gestién ante
la vida, a lo que nos mueve y conmueve.

Practicas para la Seguridad-Protecciéon-Comodidad

“Senti el abrazo de mi mama”
Aparece el lugar - la memoria donde me he sentido
segura y protegida.

15



Cerebro craneal, cardiaco y entérico

Para esta practica compartimos sobre el entramado de los tres cerebros que componen
nuestro sistema nervioso: cerebro craneal, corazén y sistema entérico. Propusimos iniciar
el recorrido en parejas para explorar nuestro cerebro craneal, su conexién y ramifica-
cion hacia nuestro sistema central y periférico, para lo cual ofrecimos la metafora de los
rios internos. Luego, continuando en parejas, realizamos un reconocimiento del cerebro
corazén, para este propusimos el recurso del tacto, en el cual una mujer realiza con sus
manos un reconocimiento de la estructura 6sea y muscular que es contenedora del cora-
z6n mientras otra mujer recibe este tacto y percibe las cualidades de este cerebro. Por
ultimo, y de manera individual, exploramos nuestro sistema entérico. Para ello realizamos
una imaginerfa y descripcion de la ruta: boca, esofago, estdmago e intestinos, invitando
a percibir y recordar cuales son los alimentos, vinculos y espacios que nos nutren y nos
producen saciedad, ademas de conectar con esa cualidad de certeza que nos proporciona
nuestra entrafa, siendo un cerebro que asimila nutrientes y que también nos informa
sobre lo seguro y lo desafiante a través de la percepcion de nuestro interno e intorno, en
conjunto con la totalidad de nuestro sistema nervioso.

'v

Tocar el corazén
“Aprender que mi cuerpo es
querible”

Cerebro corazdn y cerebro entraia:
“Me quedaria eternamente en ese
lugar?

“No habia visto de esa manera mi
interior, me dan ganas de cuidarlo”

Aparecen sonrisas
Aparece el descanso
Aparecen caras de menos alerta

Cuando se invita al movimiento:
;Como se observa el movimiento
interno? ;Como se da lugar a ese
movimiento que aparentemente no
se ve?

16



Respiracion y la piel

Atraer la conciencia a la respiracion, darse cuenta de cdmo se esta respirando, como veni-
mos, cdmo llegamos a este momento. Registrar la sensacion interna a través de la respi-
raciéon. Al inhalar el cuerpo se vuelve ligero, al exhalar podemos soltar y dejarnos atraer
y sostener por la fuerza de gravedad de la Tierra. Tomar conciencia de cada inhalacién,
cada retencién, cada exhalacion y ese espacio vacio posterior, observando qué ocurre en
la mente y en el cuerpo en cada fase de la respiracion.

Llevar la conciencia a la piel, despertar este drgano de percepcién a través del tacto.
Recorrer todo el cuerpo sensibilizando la piel, ese borde que nos permite reconocer nues-
tro limite y a la vez abrirnos a sentir y tocar el mundo. Con laluz de la conciencia suavizar
esos limites entre el adentro y el afuera, como si la piel fuera traslicida, apoydandonos en
la sensacion del agua, conectando con esa memoria celular. Desde esa sensacion fluida,
surge la invitacién al movimiento, ya sea un pequefio gesto o movimientos mds expansi-
vos, donde el impulso a moverse estd en la sensacion de la piel. Movimiento libre, espacio
para explorar. Integrar el movimiento de las articulaciones en ese espacio acuoso, conec-
tando con el liquido sinovial.

“Siento un descanso mental”

“Me siento presente” / “Mas tranquila”
“Relajada” / “Mi cuerpo ligero”

“Me di cuenta que estoy cansada”

“Me senti flotando” / “En otra dimensién”

“En este rato dejé de sentir dolor”

“Bajé el dolor en la rodilla”

“Me conecté con mi mama, como si
estuviera aqui”

“Siento mds espacio, tranquilidad”

“Al tocar la piel recordé los golpes, maltratos
que ha tenido mi piel”

“Fue una experiencia nueva sentir la piel
con amor”

“Puedo yo misma darme ese amor”

17



Pulmones y el corazén

Comenzamos trayendo la atencion a la respiracién. A través del contacto con el ritmo
respiratorio vamos regresando a nosotras mismas, a ese espacio interno. Movilizar con
suavidad el cuerpo, reconociendo donde hay tensién, incomodidad, dolor. Respirar en
todos esos espacios, aprovechando la exhalacién para soltar. Desde ese lugar buscamos el
contacto con alguna compaiiera que esté cerca. Una entrega, otra recibe.

Aquella que recibe se sienta comodamente, aquella que va a entregar pone sus manos
sobre los hombros de la compafiera. Comienzan juntas a conectar con la respiracién. Las
manos van cambiando de lugar a diferentes partes de los pulmones, hasta ir llegando al
corazon. El apoyo fisico de las manos le va dando a quien recibe la posibilidad de obtener
informaci6n profunda de si, de escuchar y sentir mas adentro.

Tomar el corazén en las manos. Quien recibe toma conciencia del espacio que ocupa
el corazon. Sentir su peso, su ritmo, respirar en ese espacio interior. Los pulmones aca-
rician el corazén mientras respiramos. De a poco comenzamos a balancear el corazén,
cambiando el peso entre el adelante y el atrds, abriendo nuevas sensaciones y percepcio-
nes. Lentamente invitamos a ir expandiendo ese movimiento permitiendo que el corazén
comience a moverse libremente, expresarse, encontrar su lugar, siempre con el apoyo de
las manos de la compariera.

“Magia. Se abri6 una dimension
g
diferente. Dejé de sentir dolor”

“Aparecieron mis ancestros. Es
una experiencia espiritual”

“Me quiero quedar en ese
espacio, siento mi cuerpo y el
entorno diferente”

“Al abrirse mi corazon se
abrieron memorias guardadas.
Las penas del corazon.”

18



Lo que se siente, se sana

Al finalizar este ciclo de préacticas somaticas surgi6 un profundo agradecimiento compar-
tido. Reconocimos lo importante que son estas instancias en las que percibimos al cuerpo,
sentido y profundo, para dejar que hable, sosteniéndonos mutuamente en el proceso.

No deja de sorprendernos todo lo que surge a partir de la escucha corporal. Sentimos
mucha gratitud por cada una de las participantes, por su entrega, su confianza y apertura.
Y porque, a partir de sus historias, su narrativa y sus cuerpos, aprendimos mas de nosotras
mismas también, en este tejido colectivo y conectivo que tejemos conjuntamente.

19



20



El cuerpo como territorio vivo

Crystal Ramirez Fernandez & Ximena Lagos Morales

Estamos trenzadas desde nuestro ombligo a todas las
generaciones y comunidades que nos precedieron.

Katya Colmenares

Vivimos en ciudades cada vez mds urbanizadas que generan un espacio aspero para nues-
tras vidas que parecen exigirnos demasiado. Caminamos entre ruidos, horarios y cuer-
pos que viven a su propio tiempo, que corren para llegar, que aguantan, que sobreviven.
Nuestras espaldas se tensan, las piernas pesan y los pensamientos se enredan. En medio
de esa velocidad, el cuerpo se vuelve campo de batalla: aqui se acumula el cansancio, se
escribe la historia del trabajo, del cuidado, del amor, de las pérdidas. El cuerpo registra y
habla, pero no siempre sabemos escucharlo.

Cuando mencionamos cuerpo-territorio, nombramos una relacién profunda y dia-
léctica entre lo que somos y lo que habitamos. No hay separacion posible entre el cuerpo
y la tierra, entre nuestra piel y el entorno en el que respiramos y nos movemos. Cada
inhalacién es un intercambio con el territorio; cada dolor, cada sintoma es una sefial de lo
que ocurre mas alla de nosotras mismas. Si los rios se contaminan, si la ciudad se vuelve
hostil, si los bosques se queman, si los barrios se vuelven inseguros y los dias se llenan de
ruidos o malestares, el cuerpo lo siente y lo vive.

Como plantean desde el Colectivo Miradas Criticas del Territorio desde el Feminismo®
(2017) los movimientos sociales y feministas nos han ensefiado que los cuerpos de las
mujeres, las disidencias, las minorias sociales y de la tierra han sido histéricamente los

* Colectivo Miradas Criticas del Territorio desde el Feminismo. (2017). Mapeando el cuerpo-territo-
rio. Guia metodoldgica para mujeres que defienden sus territorios [Manual]. Recuperado de https://
territorioyfeminismos.org/wp-content/uploads/2017/11/mapeando-el-cuerpo-territorio.pdf

21



primeros territorios de conquista. El colonialismo, el patriarcado y el capitalismo han
extraido de nosotras fuerzas, tiempos y afectos del mismo modo en que se extraen las
aguas, los bosques y los minerales. Y, sin embargo, aqui seguimos: sosteniendo la vida,
cuidando, tejiendo redes, organizando y resistiendo desde el amor, el cuidado y la ternura.

Mirarnos desde el cuerpo es un acto politico. Es reconocernos como territorios habi-
tados por historias, por memorias, por dolores y también por deseos. Es entender que
la salud no estd solo en los hospitales ni en los diagndsticos, sino en los vinculos que
construimos, en el descanso que nos permitimos y en las formas de vida que defendemos.

En la experiencia realizada con las agrupaciones Fibromialgia Los Rios Valdivia y Un
Dia a la Vez, quisimos mirarnos desde ahi: desde la forma que habitamos nuestros cuer-
pos, el modo en que a su vez nuestros cuerpos habitan el ritmo de lo urbano y las maneras
en que buscamos sanar. Nos propusimos explorar la relacién entre cuerpo-territorio para
reconocer que nuestros dolores no son solo individuales. Que lo que duele en el cuerpo
también duele en el barrio, en la tierra, en el agua. Que el cansancio crénico o el dolor
persistente puede ser también un lenguaje que nombra lo que el mundo no escucha: la
necesidad urgente de detenernos, de cuidar-nos, de tejer nuevas formas de habitar.

Mapear el cuerpo como territorio es un gesto de recuperacion: un intento por devol-
verle sentido a nuestras sensaciones, por reconocer los caminos que recorremos dentro
y fuera de nosotras, por trazar las huellas del cansancio, pero también las del placer y las
resistencias. En cada linea, en cada dibujo, en cada relato, descubrimos que el cuerpo es
mas que un instrumento de nuestra conciencia, es también un territorio de memoria, de
imaginacion y de poder.

Cuerpo-territorio: genealogias sentipensantes

Hablar del cuerpo como territorio no es solo una metafora: es una manera de ubicarnos
en el mundo. Nos permite mirar lo que vivimos con mas profundidad, conectar lo que
sentimos con las condiciones en que existimos.

Cuando decimos “mi cuerpo es un territorio’, reconocemos que en él se escriben his-
torias que no elegimos: largas jornadas de trabajo, el trabajo doméstico, las violencias coti-
dianas, los miedos heredados. En el cuerpo se acumula todo eso, pero también las fuerzas,
las felicidades y los pequeiios espacios que nos permiten descansar.

Pensar desde el cuerpo-territorio es una forma de resistencia. Nos invita a dejar de ver
el dolor como un problema individual y a comprenderlo como un sintoma de algo mads
amplio: de un modo de vida que nos exige demasiado, que nos separa de la naturaleza y,
sobre todo, de nosotras mismas. Reconocer eso abre una posibilidad: volver a sentirnos
parte de algo mayor, volver a cuidarnos de otro modo.

22



El cuerpo-territorio también nos ensefia a mirar con ternura. Reconocer que habita-
mos distintos paisajes (la piel, la casa, el barrio, la ciudad) y que todos se afectan entre si.
Sanar no es aislar el cuerpo, sino entender esas conexiones: el lugar donde vivimos, la red
que nos sostiene, el tiempo que dedicamos al descanso, los espacios que nos hacen bien.

Cuando compartimos estas reflexiones entre mujeres, muchas descubrimos que
hablamos de lo mismo sin saberlo. Que nuestras historias personales se entrelazan mas de
lo que imaginamos. Que detras del cansancio hay una experiencia comun de sostener, de
cuidar, de seguir. Y que, al reconocernos en esa trama, algo empieza a cambiar: el cuerpo
deja de ser solo el lugar del dolor para volverse territorio de cuidado y memoria.

Dolor, cuidado y resistencia

El cuerpo guarda historias, a veces las cuenta en silencio, a través del cansancio, de los
dolores que aparecen sin aviso o de la sensacion constante de estar sosteniendo dema-
siado. En estos gestos el cuerpo nos habla, aunque muchas veces no sepamos escucharlo.

El dolor no siempre es un enemigo. Puede ser una sefial, una forma en que el cuerpo nos
recuerda que algo necesita detenerse o transformarse. En un sistema que valora la produc-
tividad y el rendimiento, escuchar al cuerpo se vuelve un acto de resistencia y autocuidado.

Para muchas mujeres, el dolor se vuelve parte de lo cotidiano: la espalda tensa, el
suefio interrumpido, el agotamiento fisico, mental y espiritual que no se pasa ni descan-
sando. No solo son sintomas individuales, sino huellas de una vida que sostiene multiples
exigencias: cuidar, trabajar y tener disponibilidad para otros. La fibromialgia, por ejemplo,
aparece muchas veces en cuerpos que han resistido largo tiempo sin pausa, cargados de
emociones, tareas y silencios.

En ese sentido, el cuerpo no solo siente, también recuerda. Guarda los miedos, las
ausencias y los esfuerzos, pero también la fuerza que nos ha permitido seguir. Escuchar al
cuerpo es reconocer ese territorio vivo donde habita la memoria.

El cuidado surge entonces como una respuesta necesaria. No solo el cuidado indivi-
dual, sino el que se teje entre mujeres cuando compartimos lo que nos pasa. En esos espa-
cios, el dolor deja de ser un asunto privado y se convierte en una experiencia colectiva.
Decir “a mi también me pasa” abre un lugar donde el cuerpo puede descansar. Cuidarnos
entre nosotras, reconocer nuestros limites y dar tiempo al descanso, son gestos politicos.
Van en contra de una logica que nos quiere siempre disponibles, eficientes y silenciosas.
Resistir, a veces, es simplemente detenerse, respirar y decir “no’”.

El dolor, el cuidado y la resistencia se entrelazan. No se trata de eliminar el dolor, sino
de escucharlo y entender lo que nos esta mostrando. En esa escucha aparece la posibilidad
de transformar la vida: de vivir con mas calma, mds compaiia y con mas conciencia del
cuerpo que somos y del territorio que habitamos.

23



El cuerpo como mapa: dibujar lo que sentimos y habitamos

El mapeo cuerpo-territorio surge desde la necesidad de compartir experiencias a partir
del cuerpo y de los sentidos. Es una herramienta que permite visualizar cémo habitamos
nuestro cuerpo y como se conecta con los espacios que recorremos diariamente. En la
actividad propuesta a las integrantes de la Agrupacion Fibromialgia Los Rios Valdivia
quisimos presentar el sentido politico y afectivo del mapeo cuerpo-territorio.

Metodologia del mapeo:

1) Dibujar el cuerpo: Cada participante dibuj6 su
propio cuerpo, de pies a cabeza, en una tela. La idea
era que el dibujo fuese amplio para poder ubicar
dentro de ¢l distintos elementos.

2) Identificar los espacios que habitamos: Dentro
del cuerpo se dibujaron los lugares que forman parte
de la cotidianidad o anhelo: la casa, la comunidad,
los parques, el rio, el mar, la montafia o, incluso,
espacios interiores.

3) Ubicar caminos y recorridos: Se marcaron los
trayectos habituales, las rutas seguidas, los lugares
que conectan o separan, los espacios de placer o
cansancio.

4) Reconocer emociones y sensaciones: Cada espa-
cio pudo asociarse a sensaciones fisicas o emocio-
nales: dolores, tension, tranquilidad, alegria. Esto
permite que el mapa no sea solo geogréfico, sino
también corporal y afectivo.

Algunas reflexiones desde lo vivido

Noemi sabe que su bienestar tiene raices. No nace del ruido ni de la prisa, sino de la tierra
himeda del jardin, del aire que corre cerca del rio, del mar que siempre la ha llamado.
Cuando habla de esos lugares, sonrie. Hay algo en ellos que la calma, que la conecta con
algo mas grande, algo que no necesita nombre. Un lugar secreto, compartido con su fami-
lia, aparece como refugio y promesa: alli el cuerpo descansa y el corazdén se aquieta. La
naturaleza no le pide explicaciones, solo presencia.

24



En esos espacios, ella recuerda quién
es. Su cuerpo se siente parte de un todo, no
separado, no apurado. Alli el bienestar no
es una idea, es una sensacion concreta: paz,
tranquilidad, silencio bueno. Su cuerpo
reconoce esos territorios como propios,
como lugares que la han sostenido incluso
cuando la ciudad y la vida cotidiana se
vuelven pesadas.

Marcela comparte que muchas veces
ha sentido que el dolor la supera, hay veces
en que el cuerpo no responde. La muleta se
volvié una comparfiera, un tercer pie que la
ayuda a seguir. No siempre es facil aceptar
eso, pero ella sigue. Se cae, se levanta, se adapta. El cuerpo duele, si, pero también insiste.
Cuando la mente se ha sentido encerrada, corre rapido. Por eso busca imagenes que le
devuelvan la paz: el rio, los arboles, los animales. Mirarlos, aunque sea con la memoria,
la ayuda a despejarse. Como dice, su cuerpo sabe que no es bueno quedarse sola con los
pensamientos, y por eso busca la naturaleza como quien busca aire. Para Marcela, el taller
fue un regalo inesperado, algo que llegd sin aviso, como si el camino hubiera puesto per-
sonas justas en el momento justo. Cada encuentro fue compaiia, conversacién, escucha:
“Ya no camino sola’, sonrie.

“El cuerpo guarda memoria’, nos repetimos. “El bienestar no esta en cualquier parte”
La naturaleza, el encuentro y la palabra compartida hacen bien de una manera profunda.
Que no todo se sana, pero mucho se acompana.

Sus cuerpos han sido territorios exigidos, marcados, cansados. Pero también son
territorios vivos, sensibles, capaces de sentir paz, alegria y conexién. En el taller, algo se
abrid: un espacio donde el cuerpo no tuvo que rendir cuentas, donde pudo ser como es,
con dolor y con ternura. Al terminar la sesién no nos vamos iguales que como llegamos.
Nos vamos con la certeza de que no estamos solas. Y eso, en nuestros cuerpos, dejé huella.

Dibujar el cuerpo y ubicar en él los lugares que habitamos —desde lo material y lo sim-
bélico, como un jardin medicinal, un rio o el mar- nos permitié mirar nuestras vidas de otra
manera. Cada cuerpo se transformd en un territorio vivo, lleno de caminos, limites, encuen-
tros y ausencias. Los mapas revelaron que lo que sentimos no esta separado del entorno:
el dolor, el cansancio y la calma también ocupan un espacio. En ese ejercicio, también nos
encontramos entre nosotras. Cada cuerpo trazado era tnico, pero al mismo tiempo parte de
un tejido comun: cuerpos que sostienen, que cuidan, que se cansan y que resisten.

25



Nombrar lo que falta es un acto de conciencia y posibilidad. Nos permiti6 imaginar
como podriamos recuperar esos territorios —los cuerpos y los barrios, los de la memoria y
los del deseo- y hacerlo de manera colectiva. Comprender el cuerpo como territorio nos
abrié una mirada mas amplia: lo que sentimos estd profundamente entrelazado con los
lugares que habitamos y con las redes de cuidado que sostenemos dia a dia.

El mapeo cuerpo-territorio nos mostré que escuchar, dibujar y compartir no son solo
ejercicios simbdlicos: son gestos de cuidado, de sanacion y de resistencia. Cada mapa fue
un espejo donde reconocimos limites, tensiones, pero también afectos, fuerzas y posibi-
lidades de recuperacién. Reconocer esto nos permite imaginar otras formas de habitar la
vida: con mas atencidn, mds ternura y mas conciencia de nuestra interdependencia.

Dibujar el cuerpo, moverse con él, trazarlo sobre el papel o sobre la tela es declarar
presencia. Es decir: “aqui estoy, mi cuerpo importa, mi territorio late”. Es un gesto sencillo,
pero profundamente politico. Es una forma de desobedecer la logica del extractivismo
que intenta separarnos de nosotras mismas, de los otros y de la tierra. Mapear el cuerpo
es también mapear la vida: un acto de re-existencia donde el dolor y la esperanza pueden
coexistir.

De cara al futuro, estas experiencias se vuelven herramientas posibles para otros
espacios: talleres, organizaciones o comunidades que buscan tejer vinculos, visibilizar
lo invisible y construir estrategias de cuidado colectivo. Proyectarlas es también proyec-
tar nuestras formas de resistencia, donde escuchar, acompaiar y cuidar se vuelven actos
transformadores.

La experiencia del cuerpo-territorio nos invita a seguir explorando, dibujando y
creando juntas. A sostener los espacios donde el dolor, la fuerza y la vida pueden encon-
trarse. A recordar que incluso en medio de la ciudad que nos exige tanto, nuestros cuerpos
siguen siendo territorio: lugar de memoria, de lucha y de futuro compartido.

Como propuesta para profundizar la reflexion

La fil6sofa mexicana Katya Colmenares* (2022) nos invita a reflexionar cémo la moder-
nidad occidental ha promovido una sociedad basada en la dominacidn, la separacion
entre naturaleza y cultura, la racionalidad instrumental como forma de pensar y actuar
donde la razon se usa como herramienta para obtener resultados o controlar el entorno,
sin preguntarse por el sentido ético o vital de esos resultados. Esta forma de comprender
ha separado al ser humano de la naturaleza, ha reducido la vida a cosas utiles o inttiles,

* Colmenares Lizarraga, K. (2022). De la sociedad moderna a la comunidad de vida: agenda para
una filosofia decolonial transmoderna y posoccidental. Tabula Rasa, 42, 133-152. https://doi.
org/10.25058/20112742.n42.06

26



ha desvalorizado lo que no produce beneficios inmediatos, como el cuidado, el amor, la
espiritualidad, y ha colonizado otras formas de conocimiento y existencia: solo vale lo que
se puede medir, cuantificar o controlar. Desde esa mirada, la vida se mide por su utilidad:

« Un rio deja de ser un ser vivo y se convierte en “recurso hidrico”.

« Una mujer cuidadora deja de ser sostenedora de la vida y pasa a ser “mano de obra no
remunerada’

« Un cuerpo enfermo deja de ser un territorio sensible y se vuelve “un caso clinico”

Todo esto ha llevado a una crisis civilizatoria, frente a lo cual Katya introduce la
nocién de “comunidad de vida” como un horizonte filoséfico y politico, inspirada en la
sabiduria de los pueblos originarios: no simplemente una comunidad humana, sino un
modo de existencia que reconoce que la vida ~humana y no humana- esta interconec-
tada, que hay vinculos, dependencias, reciprocidades. Reconoce que hay multiples modos
de existir, multiples cosmologias, multiples formas de relacionarnos con la tierra y entre
nosotras/nosotros/nosotres. Nos insta a procurar una ética en las relaciones que cons-
truimos: no se trata de “usar” la naturaleza o “usar” a las personas, sino de cuidarlas, de
responsabilizarnos mutuamente, de mantener vinculos que sostienen la vida. Se trata de
construir y sostener una practica transformadora y comunitaria: no basta con pensar, es
necesario actuar en comunidad, con otrxs, para crear ese modo de vida distinto.

Desde este horizonte, el mapeo cuerpo-territorio también puede ser una practica filo-
sofica: un ejercicio de reflexiéon encarnada. Algunas preguntas que pueden guiarnos son:

1) ;Qué sentimos que nos han quitado?

2) $Qué cosas nos sostienen vivas cada dia?

3) sQué es para nosotras cuidar la vida?

Propuesta de registro visual: Con nuestro celular o camara fotografica, si tenemos una,
tomemos entre 5y 10 fotos que respondan a tres preguntas:

1) ;Dénde siento que se extrae algo de mi, de mi cuerpo o de mi comunidad?

2) sDoénde reconozco fuerza, cuidado o sanacién?

3) ;Qué imagen representa para mi la comunidad de vida?

27



No se trata de buscar fotos “bonitas”, sino imagenes honestas, simbdlicas, sentidas.
Fotografias que nazcan del cuerpo mas que el ojo: manos que trabajan, caminos que se
desgastan, utensilios cotidianos, heridas que hablan, huertos que resisten, agua que corre,
gestos, sombras, tramas de cuidado que se entrelazan. Cada imagen puede convertirse en
una forma de decir lo que a veces las palabras no alcanzan.

En el siguiente encuentro, la invitacidn es a compartir esas imagenes y los significados
que les damos. Mirarlas juntas, escucharlas, dejar que nos hablen. Preguntarnos:

o ;Qué muestra la foto?

« ;Qué emociones o sensaciones despierta esta foto en quien la tomé?
« ;Qué sentimos al observar desde nuestras propias experiencias?

o ;Qué vemos las demas?

« ;Qué parte del cuerpo se activa o se recuerda al ver la fotografia?

A partir de esta conversacién, podemos elegir algunas fotografias que representen
nuestros itinerarios del cuerpo-territorio. En ellas podremos reconocer los lugares y
momentos donde algo nos duele, donde cuidamos, donde resistimos.

Nombrar estas imdgenes es una manera de volver a sentir el cuerpo en relacién con su
entorno, de reconocer la huella que deja el paso por la ciudad o el barrio, o de afirmar que
cada gesto de cuidado también es una forma de resistencia.

A partir de las fotografias elegidas, podemos reconocer tres dimensiones fundamen-
tales de nuestra experiencia:

“Ddnde duele” / “Dénde cuido” / “Ddnde resisto”

Cada una de ellas nos habla desde un lugar distinto del cuerpo y del territorio: el dolor
como memoria, el cuidado como sostén, la resistencia como impulso de vida. Podemos
acompanar estas imagenes con breves textos o frases que surjan del sentir: pensamientos,
fragmentos de conversacion, suspiros escritos. No se busca construir un relato lineal, sino
dejar que las palabras se acomoden como huellas, como si fueran parte del mapa mismo.

Luego, podemos transformar este proceso en una exposicion viva, una muestra colec-
tiva donde las fotos dialoguen entre si. Pueden colocarse en el suelo, en las paredes o sobre
telas extendidas, para recorrerlas con el cuerpo y la mirada. Asi, los mapas personales se
entrelazan y comienzan a narrar un territorio en comun.

28



Podemos preguntarnos: ;Como se verian estas imagenes si las bordaramos, si las
uniéramos con hilos de colores que representen nuestras emociones? ;Cémo las llevaria-
mos al movimiento, al gesto, a la danza o a la improvisacion teatral, para compartirlas con
nuestras comunidades y organizaciones? Tal vez ahi, en ese acto de poner el cuerpo en
escena, descubramos nuevas formas de cuidado y de decir lo que nos atraviesa.

Algunos autores y autoras han trabajado los conceptos “extractivismo urbano” y “ciu-
dad neoliberal”. El primero se manifiesta cuando la ciudad se organiza como un territorio
que extrae nuestra vida cotidiana: el tiempo, la energia, el trabajo, el afecto, el suelo, el
aire y los vinculos comunitarios. La ciudad neoliberal, por su parte, es aquella donde la
vivienda, el espacio publico y el derecho a estar o moverse ya no se piensan para vivir bien,
sino para generar ganancias y atraer inversiones. En este modelo, las politicas urbanas
funcionan como las de una empresa: buscan que la ciudad “rinda’, “crezca’, “sea competi-
tiva’, mientras el cuidado, la redistribucion y la justicia territorial quedan relegadas.

Desde esta reflexion, cabe preguntarse: ;podemos seguir creando procesos de par-
ticipacién comunitaria que se opongan a esta ldgica, desde distintas metodologias
participativas?

Nombrar el extractivismo urbano desde el cuerpo no es un gesto académico: es
reconocer que las ciudades también nos habitan, nos marcan y nos exigen mas de lo que
podemos dar. Pero en cada respiracion lenta, en cada encuentro, en cada abrazo que inte-
rrumpe la 16gica del rendimiento, algo de esa maquinaria se detiene.

Ahi comienza la des-extraccién, cuando volvemos a habitar con el cuerpo, la memo-
ria y el deseo los lugares que compartimos.

29



30



Sistema Biodanza

Marcia Paredes Navarrete

Suefio con una humanidad que se abraza y se besa con alegria de vivir,
donde la soledad no existe como sentimiento, donde cada uno reconoce

la sacralidad del otro. Un mundo donde poder conectarnos a través de la
mirada, el abrazo y el movimiento natural, ya que el cuerpo habla en forma
mds elocuente que las palabras. Y sé que esto es posible, s6lo es necesario que
no sea un suefio de uno solo, sino una vision de muchos.

Rolando Toro Araneda

Somos seres relacionales. Nos vamos conociendo y evolucionando en relacién con los
demas. Los seres humanos necesitamos experimentar y vincularnos con un otro para ver-
nos a nosotros mismos. En palabras del creador del sistema de Biodanza, Rolando Toro,
sicologo y artista chileno, “nuestra identidad se revela en presencia del otro”. Es decir, nos
construimos y expresamos en relaciéon con otras personas, las que actian como espejo. La
Biodanza abre las puertas a esa revelacion, es una propuesta para danzar la vida, es una
poética del encuentro humano.

La Biodanza, reconocida mundialmente por sus efectos integradores y reparadores
en el ser humano, se define como un sistema de integraciéon humana y reeducacién afec-
tiva, de renovacion organica y reaprendizaje de las funciones originales de la vida.

Vamos a profundizar un poco en esta definicién. Cuando hablamos de integracién
humana, nos referimos a la integracién del individuo consigo mismo. Esto es que la per-
sona logre que su sentir, pensar y actuar sean congruentes. En segundo lugar, se busca
la integraciéon de la persona con otras personas, rescatando su naturaleza relacional vy,
asimismo, plantea la conexion con todo lo viviente, alcanzando las dimensiones del uni-
verso. En este camino, se potencia la integracion afectiva con uno mismo y con los demas,
es decir, el reencuentro con la vida emocional, rescatando la importancia del vinculo
humano. Ademas, la Biodanza nos ofrece la renovacion organica, la cual se refiere a poten-
ciar el equilibrio interno, la autorregulacién organica, que es inducida, principalmente,

31



por medio de estados de trance que activan procesos de reparacion celular y regulacion
global de las funciones bioldgicas, disminuyendo los factores de desorganizacion y estrés.

Por dltimo, esta definicién nos habla de la recuperacion de las funciones originales
de la vida, esto es, aprender a vivir de los instintos, una parte bioldgica del ser humano
cargada de sabiduria, tremendamente reprimida y silenciada. Rolando Toro postula que el
estilo de vida debe tener coherencia con los impulsos primordiales de vida. Los instintos
tienen por objeto conservar la vida y permitir su evolucién.

La Biodanza no se enfoca en los conflictos, problemas y/o enfermedades de las per-
sonas, sino que trabaja sobre la parte sana de la identidad para fortalecerla, revitalizarla
y potenciarla. Tiene multiples beneficios para la salud integral tanto a nivel psicolégico
como en los sistemas fisioldgico, nervioso, endocrino e inmunolégico. Nos abre camino a
la alegria y al placer de sentirnos vivas.

La metodologia que utiliza este sistema es la vivencia, entendida como una experien-
cia vivida con gran intensidad por un individuo en un lapso de tiempo, aqui y ahora, que
compromete la cenestesia, las funciones viscerales y emocionales. La vivencia tiene un
valor intrinseco, el contenido nutricional de nuestra existencia, y un efecto inmediato de
integracion. Se induce a través de la danza, la musica, el canto y de situaciones de encuen-
tro en grupo. La triada de trabajo de la Biodanza es musica, movimiento y emocion.

En esta practica, se entrelazan y estimulan cinco potenciales genéticos o lineas de
vivencia: vitalidad (impetu vital), sexualidad (fuente de deseo), creatividad (renovacion
existencial), afectividad (afinidad profunda hacia la especie) y trascendencia (vinculacién
esencial con todo lo vivo).

Los origenes de la salud estan sintonizados con los ritmos
y ciclos de la naturaleza. Si observamos la vida a nuestro alre-
dedor, el comportamiento de los animales, de las plantas y de
todos los seres vivos, podemos observar que hay un vinculo pri-
mordial con la vida, somos una danza césmica en permanente
movimiento. Sin embargo, este tiempo acelerado y automati-
zado nos ha desconectado de ese origen. La magia esta en poner
a danzar nuestros ritmos internos con los ritmos del universo y
sentir que estamos totalmente en unién y armonia.

La Biodanza nos invita a poner la vida al centro y a celebrar
la maravilla de estar vivas y vivos. Segtin Rolando Toro, la vivencia de estar vivo esta afec-
tada constantemente por el humor corporal y por los estimulos externos, pero su génesis
es visceral. La conciencia de si mismo se organiza por un doble camino: la conciencia
del propio cuerpo y la conciencia de ser diferente. Las primeras nociones sobre el propio
cuerpo evolucionan a través de las experiencias cotidianas:

32



« El cuerpo como fuente de placer,

« El cuerpo como fuente de dolor, sufrimiento o malestar.

Ambos patrones (fuente de placer y fuente de dolor) des-
envuelven una estructura de selectividad bastante estable, que
permite al individuo saber lo que quiere y buscar su autorrea-
lizacion. Las primeras nociones de ser diferente se dan en el
contacto con el grupo, la identidad se hace patente en el espejo
de otras identidades.

Desde de tiempos inmemoriales, la idea del cuerpo ha
sido asociada al dolor. Hasta tal punto estd desprestigiado el
placer dentro de la escala de valores convencionales, que para
muchas personas es sinénimo de superficialidad. Sin embargo,
no hay placer verdadero que no provenga de la profundidad y
del impetu natural de la vida.

Sensibilizarse para encontrar los caminos que conducen al placer, es parte del apren-
dizaje en la Biodanza. Aprender a disfrutar de todos los pequefios y grandes placeres que
brinda la vida es el mas importante de los aprendizajes.

Vivencias de Biodanza

Con las mujeres de las agrupaciones Fibromialgia Los Rios Valdivia y Un Dia a la Vez, rea-
lizamos 3 sesiones de Biodanza en total, de 2 horas de duracidn cada una. Estas sesiones se
estructuraron a partir de los siguientes momentos:

1) Circulo de bienvenida: En este circulo inicial se abre espacio a las presentaciones de las
participantes, se dan a conocer los objetivos del taller, la definicién de Biodanza y el tema
propuesto para cada sesion.

2) Relato de vivencia ;Como vengo?: Este momento cada participante expresa las sen-
saciones con las que llega al taller y, en las sesiones siguientes, cuenta qué aprendizajes y
nuevos entendimientos identifica tras la vivencia anterior.

3) Vivencia dancistica: La vivencia consiste en la realizacion de aproximadamente 11 ejer-
cicios de Biodanza, contemplados en los siguientes momentos en la curva metodolégica:
integracién grupal, integracién motora-afectiva; integracion cenestésica de preparacion
al trance y regresion, ejercicios de comunioén y ejercicio central; preparacion a la salida,
aprendizaje y triunfo del amor.

4) Dinamica ;como me voy?: Ejercicio final en el que se resume, en una o dos palabras,
con qué sensaciéon me voy de la sesion.

33



Sistematizacion de la experiencia

En ambos grupos se trabajo con mujeres entre 35 a 65 aios de edad aproximadamente; el
primero, conformado por mujeres con fibromialgia y el segundo integrado por mujeres
adultas, adultas mayores, duefias de casa, trabajadoras y nifias de Angachilla.

En ambos espacios se generd un ambiente calido y receptivo para iniciar el viaje. En
primer lugar, me presenté como facilitadora del espacio y expuse el concepto de Biodanza,
sus alcances y el objetivo del taller: facilitar un espacio vivencial de autocuidado para habi-
litar la expresion espontdnea de los potenciales vitales, creativos y afectivos, individuales
y grupales, propiciando la integracidon personal y con las demas. La primera sesién tuvo
el titulo “Despertar la expresion natural del movimiento”. En esta abordamos la tematica
del cuerpo como fuente de placer y bienestar, con énfasis en las lineas de vitalidad y crea-
tividad. El segundo encuentro se titulé “Abrir el corazén”. Aqui establecimos vinculos mas
profundos, centrandonos en la afectividad.

En las sesiones se invit6 a que las participantes se pre-
sentaran, sentadas en sillas formando un circulo, con un
pequeiio altar al centro con elementos sagrados. Abrimos los
relatos de vivencia de cada una con la “pluma de la palabra”
En el grupo de mujeres con fibromialgia, al detenernos en el
“como vengo?’, se observé que algunas llegaban muy cansa-
das fisicamente. Comentaban que habia dias de dolor agudo,
otros dias de dolor leve y algunos dias sin dolor, y que la
mayoria “vive el dia a dia con la enfermedad”. Sin embargo, todas llegaban con entusiasmo
a participar en algo nuevo. En palabras de Constanza: “Hoy vengo vibrando un poquito
mds alto en lo emocional, me siento mas entera,
no asi en la parte fisica. Nosotras que tenemos I
fibromialgia, cuando nos sentimos mejor, hace-
mos cosas que son un poco mas de lo que debe-
riamos, aprovechando la buena racha y después  jm
lo resentimos. Me encuentro mejor emocional-
mente, mas que fisicamente”.

Por su parte Marina nos coment6: “Hoy es un buen dia para mi. Uno vive el dia a dia.
Ayer fue un dia pésimo para mi. Hice un par de cosas y después uno no se puede mover
practicamente. Hoy me levanté bien y me siento fisicamente mejor. Me gusta compartir el
poco tiempo que una se encuentra bien y aprender cosas nuevas, para seguir avanzando”.
Verénica nos expreso el cansancio del dia: “Vengo con mucha flojera, me cuesta hasta
hablar, muy desganada y muy cansada”. Asimismo, en el grupo de mujeres de Angachilla,

34



todas expresaron la importancia de contar con espacios de autocuidado, ya que pocas
veces tienen el tiempo para lograrlo debido a las tareas del hogar, los trabajos y los hora-
rios, generalmente, incompatibles.

Tras estos relatos, conversamos un poco sobre el cuerpo como fuente de dolor y el
cuerpo como fuente de placer. Las invité a conectar con placeres
cotidianos. Reconocieron que les gusta la musica y hablamos
sobre el placer del movimiento. Seguidamente, nos pusimos
de pie, comenzamos a conectar con nuestros cuerpos a través
de estiramientos, rotaciones y respiraciones. Luego les propuse
hacer un regalo simbdlico al grupo, desde la palabra.

Antes de comenzar la vivencia, hablamos sobre la impor-
tancia de la autorregulacién, de reconocer el momento de
accion y el momento de descanso cuando fuera necesario para
ellas. Las vivencias dancisticas, en términos generales, incor-
poraron diversos ejercicios: rondas, caminares, sincronizacion
ritmica en par, juegos grupales; respiracion danzante, serie
de fluidez, movimientos segmenta-
rios de cuello y hombros, ronda de
mecimiento, autoacariciamiento de
manos, tren de caricias —el cual fue
adaptado a un trencito en sillas para
poder descansar—; encuentros huma-
nos y la ronda final como triunfo del amor. En todas las sesio-
nes se observo el disfrute, la alegria y el afecto expresado. Las
mujeres evaluaron la experiencia como un momento renovador,
significativo y transformador.

En la dindmica “scémo me voy?”, una de las participantes,
Constanza, sefial6: “Me voy muy feliz de poder tener esta ins-
tancia, me voy en vibracién mas alta de la que llegué y menos
adolorida de lo que llegué, con mas movilidad, muy agradecida”
Verénica, que inicialmente llegé muy cansada, nos compartié: “Se me fue el sueiio. Muy
lindo. Me senti muy acompaiiada. De verdad que acompaiiadisima y eso se agradece
mucho”. Marina expresé: “Yo me voy feliz... me voy muy emocionada. Esto es impagable”.

De lo anterior concluimos que la sesién fue tremendamente reparadora, revitalizadora
y potenciadora del vinculo afectivo entre ellas. Es importante destacar que, en el grupo de
las mujeres con fibromialgia, el dolor disminuy? en las participantes, lo que viene a rea-
firmar las conclusiones del estudio realizado por investigadores de las universidades de
Granada y Cadiz el afio 2017, que demuestra que la Biodanza es una terapia que reduce la

35



gravedad del dolor agudo en mujeres con fibromialgia. Los
resultados mostraron una disminucién general del 16% del
dolor agudo entre antes y después de cada sesion.

En el grupo de Angachilla, fue hermoso ver cémo la
Biodanza fue transversal e integradora: las nifias danzaron
felices con su madre y también con las adultas mayores
presentes. Existe un antes y un después de la sesidn, segiin
sus relatos. Se gener6 un espacio de confianza e intimidad
donde las emociones afloraron, se permitieron la expresién
de las lagrimas y abrazos profundos y contenedores. En la
dindmica “3como me voy?”, las sensaciones compartidas

p
fueron “me voy en paz y tranquilidad”, “me siento liviana y
liberada’, “me voy contenta’, “siento la sensacién de mucho
carifio y gratitud” y “me voy alegre y vital”

36




Taller de teatro espontaneo

Claudia Rosales Neira

La sociedad es un escenario donde cada uno/una de nosotros es un actor o una
actriz, y la vida es una obra en constante evolucion.

Jacob Levy Moreno

El teatro espontaneo se origind en la década de 1920 con el trabajo de Jacob Levy Moreno,
un psiquiatra rumano-estadounidense. Moreno desarrollé el “teatro de la espontaneidad”
como una forma de terapia grupal, donde los participantes actuaban en situaciones de la
vida real sin guién previo. Su objetivo era liberar la creatividad y la espontaneidad de los
individuos y recomponer el tejido social destruido en esa época.

La disciplina del teatro espontaneo es un dispositivo grupal con fundamentos en
psicodrama, que incorpora representaciones dramaticas que enfatizan la expresion
corporal y la comunicacién, la circulacién del protagonismo y la creacién colectiva;
recoge las técnicas y recursos dramaticos del teatro convencional para ponerlos al servicio
de mejorar la calidad de vida de personas, grupos y comunidades.

En este teatro se conjuga el entrenamiento actoral y musical con el desarrollo de la
creatividad-espontaneidad, entendidas estas como sinénimo de salud y bienestar y como
el factor fundamental que entrega una dimensidn estética a las obras. En esta modalidad,
el motor principal de la creacién artistica son las historias de las propias personas y sus
comunidades, y su capacidad para tomar el protagonismo de su realidad, como individuos
colectivos. De esta manera, cada creacion, Unica e irrepetible, responde a las necesidades
y deseos de cada grupo con el que se trabaja.

El teatro espontdneo tiene como objetivo poner al servicio de las grupalidades o
comunidades esta herramienta para diagnosticar sus estados de relaciones y, lo mds signi-
ficativo, generar el espacio de expresion de las sensaciones y emociones del momento. Es
una metodologia participativa que se basa en la experiencia vivencial, tanto individual
como grupal.

37



La afectividad colectiva estrecha lazos y brinda espacios de reconocimiento en el otro
de manera sensible, permitiendo el desarrollo de la empatia. Por su parte, el desarrollo
de la creatividad, como herramienta colectiva, supone una revitalizaciéon de los espacios
comunes y, por ende, la posibilidad de la apropiacion de estos desde una identidad comtin
que respeta y acepta la diversidad en su interior, en el aprendizaje de una nueva forma de
convivencia.

Proceso de trabajo
Cada sesion se desarrolld en etapas establecidas:
1) Presentacion: momento para la presentacion del grupo y de los objetivos de la jornada.

2) Caldeamiento general: espacio destinado a generar confianza en el grupo y a estimular
la conciencia corporal de manera lidica. Etapa fundamental que propicia el relato expre-
sivo de las y los participantes.

3) Caldeamiento especifico: desarrollo de juegos dramaticos y ejercicios de biodanza,
en los que se ejercita la afectividad, la empatia y las habilidades para el trabajo en grupo.

4) Desarrollo escénico o momento central: espacio de creacion individual y grupal de los
contenidos propuestos en cada una de las sesiones.

5) Cierre: en este espacio se relevan y profundizan las necesidades expuestas en el grupo.
Se finaliza compartiendo las sensaciones y reflexiones que proporcioné la jornada, asi
como los aspectos tedricos de la sesion.

A continuacion se describen de manera resumida las sesiones realizadas con las agrupa-
ciones Un Dia a la Vez y Fibromialgia Los Rios Valdivia.

Agrupacion Un Dia a la Vez

El objetivo de la primera sesion era presentar el taller, que
conocieran de manera general como ibamos a trabajar y
luego presentarnos entre todas para ir generando vinculo
y confianza, (etapa de caldeamiento general y caldeamiento
especifico). Dentro de la dinamica de presentacion, propu-
simos que contaran cosas personales pero cotidianas, para
ir soltando las defensas. También compartieron su rela-
cién o cercania con el teatro: algunas habian visto teatro
principalmente.

38



Luego preparamos el cuerpo para que ellas pudieran presentar emociones y sensa-
ciones a través de diversos formatos. La primera actividad de exploracion, para expresar
sus sensaciones en el taller y durante el dia, fue la escultura y, en particular, la escultura
fluida. Mayoritariamente se dieron cuenta de su cansancio, en especial las que son cuida-
doras al interior de sus familias, quienes expresaron que no tienen tiempo para realizar
actividades que las enriquezcan.

En la segunda sesion se realizd la retramatizacion, dispositivo de teatro espontaneo
que implica una serie de técnicas y ejercicios que permiten a las participantes reimaginar
e reinterpretar sus experiencias de manera creativa y espontanea. En este caso, la retrama-
tizacién consisti6 en contar una “historia bonita”: la propuesta fue compartir un recuerdo
hermoso de la nifiez.

Primero, en pareja compartieron durante 3 minutos sus historias. Luego cada una se
fue con la historia de la compafiera para relatarla a otra persona. Después se conformaron
grupos de cuatro integrantes en los que se unieron las historias para ser representadas en
el formato que elijieran las participantes. Coincidentemente, todas historias se relacio-
naban con paseos a la naturaleza y la relacion familiar. Fue muy emotivo que revivieran
aquello que les habia significado tanto en la nifiez. En la etapa de compartir, varias partici-
pantes sefialaron que era muy curioso ver parte de sus
historias contenidas en la historia general.

En la tercera y tltima sesion crearon escenas libres
a partir de personajes que ellas iban inventando con
telas y pafiuelos. Luego armaban la historia de sus
creaciones.

El trabajo desarrollado por este grupo fue muy
significativo, porque reconocian no darse el tiempo
para ellas, para desarrollar actividades solo para ellas, ya que tenian muchas actividades de
cuidado de sus nietas y nietos y de sus familias en general. El hecho de compartir historias
comunes y estar en una frecuencia de juego las iba liberando y soltando.




Agrupacion Fibromialgia Los Rios Valdivia

En la primera sesién iniciamos con
ejercicios de preparacién corporal para
activar las articulaciones y asi protegerlas
de dolencias. Muchos de los trabajos en
pareja, hechos para favorecer la escucha
corporal y la creatividad, se realizaron en
sillas, para disminuir el esfuerzo fisico
en las mujeres. Seguimos con improvi-
saciones colectivas, que dieron cuenta de
su cansancio pero también del valor del

encuentro entre ellas y del juego. En el trabajo central inventaron escenas para ser presen-
tadas con panuelos utilizando diversas formas. Cerramos expresando c6mo nos ibamos
del lugar.

En la segunda sesién realizamos actividades de
caldeamiento y caldeamiento especifico, trabajamos las
articulaciones a través de juegos (hilos imaginarios en
las articulaciones) y luego la invitacién fue a manipular
objetos, en este caso pafiuelos. Jugaron a cambiar la
funcién tradicional del pafiuelo: ellas debian proponer
otros usos. Con musica de fondo, las participantes ejecu-
taron acciones con los pafiuelos y se desplazaron en el
espacio buscando ritmo y movimientos diversos. En el
trabajo central inventaron escenas para ser presentadas
con los panuelos utilizando diversas formas. Cerramos
expresando cdmo nos ibamos del lugar.

La tercera y ultima sesién se pensé como un
momento de cierre del proceso completo; era necesario
recoger las sensaciones y emociones de las mujeres
participantes. Para esto se recogi6 la idea de Angela, que propuso que todas escribieran lo
que habia significado la experiencia de todos los talleres ofrecidos. Realizamos entonces
una retramatizacion escrita para aprovechar el resultado de la actividad y, luego de unir
relatos, las mujeres crearon una representacion para exponer lo que habian experienciado.
Tras la presentacion al resto del grupo, llevamos a cabo una actividad afectiva denominada
“tinel de caricias”, que consiste en que todas las participantes van pasando por un tunel
humano, con los ojos cerrados, recibiendo caricias de sus compaiieras en todo el cuerpo.

40



La sesion fue de mucha recepcion, disposicion y donacién de las participantes.
Valoraron el espacio, que les facilitd expresar como se sentian y percibir que todas estaban
en sintonia. En general, era un grupo de mujeres que luchan y se exigen para mantenerse
bien y activas. Fue significativo para ellas compartir con otras mujeres, volver a jugar y
pasar el tiempo distrayéndose de sus actividades y responsabilidades cotidianas.

41



42



Coser, bordar y zurcir: el textil como
metodologia afectiva

Carolina Vega Ramirez

El cuerpo se revela asi como composicion de afectos, recursos y posibilidades
que no son ‘individuales’, sino que se singularizan porque pasan por el cuerpo
de cada quien en la medida que cada cuerpo nunca es sélo ‘uno’, sino siempre

con otr’s, y con otras fuerzas también no humanas.

Verénica Gago

+De qué modo el ejercicio textil podria evidenciar cuestiones femeninas intimas o colec-
tivas vinculadas a la relacion entre cuerpo y territorio? ;Qué objetos de costura posibilita-
rian la generacién de didlogos entre mujeres en un entorno seguro, condicionado por una
escucha activa basada en la horizontalidad de sus participantes? ;Qué estrategias compo-
sitivas debian implementarse para ser desarrolladas en las escasas sesiones disponibles,
asumiendo -a su vez- los lentos tiempos en que suele desplegarse el quehacer textil? Estas
constituyeron preguntas centrales para el desarrollo de los talleres que ofreci en octubre
de 2025 entre los grupos de mujeres ya aludidos.

Respecto a la Agrupacién Fibromialgia Los Rios Valdivia, a propdsito de la condicién
crénica que obliga a sus usuarias a padecer silenciosamente dolores persistentes, genera-
lizados e indescriptibles que muchas veces complejizan sus entornos laborales, personales
y familiares, junto a Ximena Lagos nos interesaba resignificar espacios amorosos a los
cuales pudieran recurrir durante la manifestacion o incremento de sus sintomas.

En el caso de las cuidadoras pertenecientes al territorio de Angachilla, nos propu-
simos suministrarles un espacio de relajo que las apartara del agobio por la falta de tiempo
e independencia, el compromiso con la(s) persona(s) a su cargo y el cansancio resultante

43



de sus labores cotidianas. A partir de ello, junto a las mujeres, pudimos reflexionar acerca
de la invisibilizacién del trabajo doméstico, poniendo énfasis en la apuesta politica de
reclamar tiempo para ellas sin sentirse egoistas, culpables o irresponsables.

En ambas instancias, la prudencia, la escucha y el cuidado inherente a la expe-
riencia textil resultaron fundamentales. Metodoldégicamente, se trataba de caminar paso
a paso junto a ellas, considerando la eleccién de un ejercicio manual que cada una fuera
realizando durante nuestras jornadas, con base en tres opciones: 1) bordar su nombre
o un seudénimo que las representara, 2) crear un autorretrato textil o 3) confeccionar
una pequefla muifiequita de tela; en la medida en que sus testimonios y sus propias deci-
siones nos permitieran gestionar asuntos relacionados al autocuidado, la narrativa textil
y el quehacer autobiografico, a fin de coronar aquella experiencia multidisciplinaria que
venian experimentando junto a mis colegas desde el inicio de este proyecto.

En términos personales, en pleno conocimiento de que mi actividad cerraba todo un
ciclo colmado de confianza, complicidad y necesidad de reparacion, me propuse despertar
sus recuerdos mas afables, promoviendo en ambos grupos la evocacion suscitada por
aquella caja metdlica de galletas que la cultura popular convirtié en costurero. Segin
Texia, integrante del segundo colectivo, aquel preciado objeto: “Es una caja de galletas,
pero adentro no hay galletas” También las esperé junto a un cardumen de agujas, alfileres,
hilos, pequefios cortes de géneros y un cerro de retazos que la locataria de la tienda Las
Piramides nos habia donado durante esa mafiana a Ximena Lagos y a mi, al momento de
adquirir algunas telas.

44



Dicho material constituyd un tesoro, al que posteriormente se sumaron tres prendas
de vestir obsequiadas por la propietaria de una tienda de ropa de segunda mano, que
al enterarse del proyecto descolgé cuidadosamente cada prenda, aunque las mujeres de
ambos grupos se negaron a intervenirlas, dada su condicién utilitaria y estética: “Ese
chaleco puede abrigar a alguien y el vestido es hermoso. ;Cémo los vamos a cortar?”

Sentadas alrededor de la mesa, después de llamarlas por sus nombres, las insté a
buscar formas entre los retazos para crear libre y espontaneamente, desbaratando uno
de sus principales prejuicios: “es que yo no sé dibujar”. A fin de motivarlas, les conté que
estas materialidades pulsan por ser descubiertas, y que se comunican con nuestros ojos —
nuestro afecto; nuestro tacto— mediante sus hilachas, colores, cortes y texturas. Sobre este
punto, repeti varias veces: “;Se fijan que estamos trabajando con basura?”

La alegria de reunirnos a coser tenia asidero en un montén de retazos, recortes y
descartes textiles que en sus manos —en las historias personales que cada una iba eligiendo
plasmar- adquirfan una nueva posibilidad de vida, constituyendo un fragmento de sus
biografias; cuestion atin mds patente por el hecho de que la mayoria decidi6 confeccionar
arpilleras, quizas influenciadas por un lienzo de mi autoria, dedicado a la desaparecida
defensora medioambiental mapuche Julia Chuiil, que mostré a ambos grupos al inicio de
nuestra primera sesion.

Ese paiio me ayudo¢ a explicarles cuestiones formales de la técnica: la preeminencia de
retazos, un soporte (tela) de base,
la construccién por capas, el uso
de parches y la existencia de dos
puntadas fundamentales: pata de
arafia y festdn, entre otros. Para
entonces, cada participante ya
poseia una imagen mental de lo
que ansiaba representar, y fuimos
conversandolo grupalmente. Sus
recuerdos poco a poco transmu-
taron en textil.

Familia, infancia y naturaleza
Historias desarrolladas por la Agrupacion Fibromialgia Los Rios Valdivia

En este grupo result6 patente la evocacion ancestral, ciertas afioranzas infantiles y la valora-
cién del textil como objeto. Por ejemplo, Karen nos cont6 sobre sus esfuerzos para edificar
su casa y el dolor advenido con la tala de un par de robles. Su arpillera los representaba
tumbados en el suelo, segiin sus palabras: “como simbolo de la poda del 4rbol genealdgico”

45



Me sorprendié -me alegré- su intencién
de incluir un trozo de dichas especies en
la zona del tronco, que sugeri embarrilar
discontinuamente con lana.

Por su parte, Marcela nos conversé6
acerca del amor de su abuelo campesino,
que en sus viajes a Santiago llegaba colmado
de alimentos. Su autorretrato la exhibe con
unas trenzas enormes, “Quilin de caballo’,
que aquella afectuosa figura masculina le
tiraba como sefial de bienvenida. Su pafio estd hecho para oler y ser tocado, ya que —junto
con recrear la manta de castilla y el sombrero negro que aperaban al anciano- incluyé dos
pequeiios sacos que en su interior contienen mote y harina tostada; provisiones asegu-
radas por esta afiorada visita.

F -

Este testimonio dialoga con el de Luz Marina, quien nos contd acerca de la casa
paterna que suele visitar en suefios. Su resguardo subyace en
la posibilidad de regresar cuantas veces quiera, con la libertad
de una nifia caminando a hurtadillas sobre la niebla. Respecto
a su arpillera, los cimientos del techo corresponden a palitos
de un romero sembrado por su mama. Del mismo modo, el
género rojo con que “colored” las rosas del balcon pertenece a
un corte que su madre dej6 suspendido en casa de una amiga
modista dfas antes de fallecer. Casos como este evidencian
el sentido y significacion de los retazos textiles; colmados de
huellas y memorias afectivas que afloran en los objetos/telas
sobre los cuales son posicionados.

46



Por su parte, Noemi escogié confeccionar una muilequita que restituyera un amado
Pepén al que solia llevar a dormir dentro del horno de su cocina a lefia, posteriormente
donada por su padre a otro grupo familiar. El desconocimiento sobre el preciado tesoro
que ocultaba en su interior volvi imposible su recuperacion. Este ejemplo pone de relieve
la importancia que ciertos objetos cobran en nuestra vida cotidiana. Pese a los afios, la
ausencia del juguete todavia constituye un vacio en los recuerdos de Noemi. La posibilidad
reparatoria del objeto textil creado por ella en el taller le devuelve el abrazo pendiente tras
la inesperada partida del muifieco original.

La materialidad puesta en juego permitié a Kathy realizar el retrato de los abuelos;
campesinos mapuche impedidos de cualquier fotografia familiar. El bordado de sus
facciones oficiaria a modo de imagen para un album que la nieta agradecida brindaria
como homenaje pdstumo. Luego, Daniela nos habl6 de la luna, la siembra y su huerta. Le
propuse plantar una semilla al mismo tiempo en que comenzara su bordado, llevando
un registro (en fotografias o una bitacora) sobre ambos procesos. Imaginé que el textil
oficiaria como una especie de archivo que iria germinando a la par de la semilla; como
seres vivos en su tacto. Por ultimo, inmersos en un cielo celeste, los girasoles y colibries
imaginados por Luz sobrevolaron la vida, la muerte y los limites del pailo, extendiendo las
posibilidades creativas de cada una de estas mujeres.

Empatia e independencia. Testimonios representados por las cuidadoras de
Angachilla

Si bien en ambos grupos resulté patente la preocupacion por un otro y la injerencia de
las figuras parentales, en este caso me parece
mds evidente la cualidad de cuidado que estas rﬂ
mujeres portan cotidianamente, refiriendo a
responsabilidades que tuvieron desde jévenes o
muy pequeias. Por ejemplo, Ximena se dibujo
de nifa, rodeada de patitos recién nacidos que
cuidaba como un tesoro. Idenia record6 a su
abuelo, su relaciéon con la sidra y su confianza
para ensefiarle a usar el arado con una yunta de
bueyes “mansitos”

Sabina represento sus paseos junto a su hija y su perrita por el humedal Angachilla,
mientras que Eva bordd una arpillera dedicada a una amiga cuya madre agdnica falleceria
dias después. En su paiio, el horizonte coronado por un sol anaranjado ilumina dos manos
dadivosas —de la madre y la hija- sosteniendo un atado de fiocha; fibra natural que ambas
tejlan. La condicién vegetal entronca con la propuesta de Claudia, cuya arpillera remitia

-

47



al temor que de nifa le producian las enormes
ramas de quila cultivadas en casa de sus abuelos.

Por dltimo, Texia confeccioné una muiie-
quita que recogia mi sugerencia de posicio-
narse ella/s al centro, reclamar un tiempo para
si, y desconectarse unos minutos de su labor de
cuidados.

En ambos grupos, al trabajar con mujeres
dafiadas, cansadas, con escaso acceso a la verba-
lizacién de sus preocupaciones o invisibilizadas
personal, familiar o socialmente, me interesaba
situar al textil como una materialidad tactil con
un enorme potencial de sutura.

Si quieres replicar esta experiencia en tu comunidad:

Proponte un objetivo. En nuestro caso, se trataba de crear un objeto textil que permi-
tiera recuperar un aspecto positivo de las vidas de las mujeres participantes, generando
redes de conflanza en pos del fortalecimiento de cada grupo, asegurando su funciona-
miento mas alla del tiempo de ejecucion del proyecto. En términos personales, también
me propuse estar muy atenta a sus testimonios, de modo que se sintieran respetadas,
presentes, acogidas.

;Cuanto dura una actividad como esta? Ojala el mayor tiempo posible, siempre cons-
cientes de la responsabilidad ética, personal, grupal y profesional de abrir procesos
personales incomodos, dolorosos, escondidos; accién de la cual debes hacerte cargo. Si
propondras esta metodologia a comunidades externas a ti, que generosamente te abren
sus puertas, ten mucha precaucion con el extractivismo epistemolégico (practica bastante
comun en los entornos académicos).

En nuestro caso, realizamos dos sesiones de 2 horas cada una; con cada agrupacién
(Aunque te advierto: si vas a implementar técnicas textiles, el tiempo vuela y —al momento
del cierre- nadie desea irse).

:Qué tipo de espacio seria el mas adecuado? Depende de la edad y capacidad de despla-
zamiento de los/as asistentes. En nuestro caso solicitamos una mesa larga y sillas. Si vas a
trabajar con infancias, puedes sentarte en el suelo.

Es ideal trabajar con luz natural y evitar ruidos exteriores. También es buena idea
ofrecer alimentos que no necesiten refrigeraciéon o extremo cuidado de manipulacién
(galletas, saindwiches, frutos secos, etc.)

48



Materiales requeridos: retazos de tela, hilos de bordar y coser, lanas, agujas (en el caso de
nifieces, procura el manejo de agujas plasticas o con punta roma), tijeras para tela, alfileres
crochet, algodén siliconado en caso de confeccionar muiiecas, ropa en desuso. En nuestro
caso, priorizamos la compra de pequeiios cortes de tela que permitieran ser compartidos,
aumentando la diversidad de tonalidades y estampados disponibles.

Cada participante contd con un rectangulo de crea cruda de 21 x 26.5 cm que seria
utilizado como soporte. Ello me aseguraba varias cuestiones: uniformidad de tamailo,
menos horas de trabajo, escasa demanda de material, etc. Asimismo, dispusimos hojas
de block de igual medida para que realizaran sus bocetos, dimensionando a priori los
alcances que sus elementos tendrian sobre la base de tela.

Ademas, incluimos ciertos elementos de escritorio: goma de borrar, lapiz grafito 6B,
7B u 8B (permiten una mayor impregnacion sobre la tela), saca punta, regla, tijera para
papel.

A fin de motivar la reutilizacién, desincentivando la compra de telas, puedes iniciar
el proyecto realizando una campaina de recoleccion que incluya ropa usada previamente
lavada, ya sea entre los/as integrantes del taller o convocando a la comunidad en general.

Si tu trabajo estara enfocado hacia nifleces, resulta entretenido visitar un parque o
limpiar una playa, seleccionando palitos, tapas plasticas, papeles; que posteriormente
constituyan parte de sus relatos textiles.

sComo desarrollamos el taller?
1) Mostré una caja de galletas convertida en costurero.

2) Fui recogiendo testimonios asociados a su recuerdo. Muchas mujeres recordaban hilos,
botones, adminiculos de costura guardados en su interior; o a sus madres o abuelas acom-
paiadas del ruido incesante de la maquina. Este recurso me ha permitido aludir a una
antigua cultura del remiendo, lejana al capitalismo imperante, donde la mayoria de los
participantes refieren a la buena calidad de la ropa, el cuidado que pesaba sobre ella y su
paso generacion por generacion. Todo esto da cuenta de la carga afectiva del textil.

3) Luego, propuse las opciones de trabajo: nombre bordado sobre crea, retrato textil, mufieca.
Sobre este punto, es importante proveer ejemplos concretos. No es lo mismo mostrar una
muiieca de tela desde una pantalla (aunque la hayas confeccionado tu), que hacerla circular
fisicamente en el espacio. El textil es un producto hecho para ser tocado, pues transmite
temperaturas, aromas y texturas imposibles de conseguir en otros materiales.

4) Permiti que cada participante escogiera la técnica a emplear, y el recuerdo / experiencia
/ sueflo / deseo a plasmar.

49



5) Socialicé dichas elecciones colectivamente: ;Qué haré? ; Como me lo imagino? ;Cémo
resolveré el color de fondo? ;Qué elementos pondré sobre la base? A modo personal,
en este momento ofrezco ciertas claves compositivas, narrativas y estructurales basadas,
por ejemplo, en los personajes o elementos principales mencionados, el entorno, la
atmosfera, etc.

6) Motivé la realizacion de bocetos (También es valido si alguien decide trabajar directo
sobre la tela)

7) Confeccionamos el producto escogido. Pon mucha atencién a los didlogos que se
generen en este momento. Bordar, coser, remendar colectivamente nos predispone a abrir
el corazon.

8) Cerré la sesion, entregando indicaciones y solicitando comentarios. Puedes consultar
qué les parecid, qué sensacion les dio, con qué se quedan en términos personales, técnicos
y/o emotivos, etc.

Para facilitar tu tarea: Puedes trabajar con retazos previamente cortados, proponiendo
que los/as asistentes busquen formas que permitan expresar una idea, un pensamiento,
una sensacion, etc.

Trabaja sobre superficies pequeiias, procurando que los dibujos a trabajar sean lo mas
simples posibles.

Si existe motivacidn, dependiendo del rango etario, deja indicaciones concretas
para continuar trabajando en casa: tipos de costura, formas de rellenar, busqueda de
modelos, etc.

Piensa en las especificidades de cada grupo. Nosotras cometimos el error de no
adquirir tela verde ni café; tonalidades fundamentales para muchas de nuestras compa-
fieras, dado su origen regional, campesino o indigena, y su consecuente conexién con los
arboles y la tierra.

Pero, por sobre todo, disfruta el proceso sin esperar un resultado perfecto ni acabado.

50



Acerca de nosotras

Agrupacion Fibromialgia Los Rios Valdivia

Nacemos el 23 de enero del 2023, desde una necesidad colectiva que Karen Silva, actual
presidenta y fundadora de la agrupacion, unificé junto a otras valdivianas para crear algo
real para nosotras. Surgimos de la soledad e incomprensién adheridas al diagndstico de
fibromialgia, de la depresién y la sobrecarga farmacoldgica, asi como del dolor de muchas
mujeres que, sin saberlo, nos sentiamos del mismo modo. Nos uni¢ la invisibilidad; ante
la sociedad, el sistema de salud e incluso la familia, que nos acusa de inventarnoslo todo.

Aunarnos fue el comienzo, pero el motor que nos mueve nace de la resiliencia de
todas quienes conformamos la agrupacion. La misidn sigue siendo la contencién de aque-
llas que estan en proceso de aceptar su diagndstico, la lucha por concientizar, educar y
visibilizar nuestra enfermedad y la busqueda incansable de un espacio propio que permita
realizar terapias y talleres.

Hemos logrado, en conjunto con otras agrupaciones de fibromialgia del pais, que se
promulgue la Ley 21.531 de Fibromialgia y Dolores Cronicos no Oncolégicos. Hoy la
lucha reside en conseguir que dicha ley incluya el debido reglamento y presupuesto para
asegurarnos un tratamiento digno en los servicios de salud.

Agrupacion Un Dia ala Vez

Somos una agrupacién de mujeres del sector Angachilla, en Valdivia, con una profunda
vocacion de servicio, solidaridad y cuidado comunitario. Nacimos en pandemia: nuestra
fundadora Jeanette Avila Septlveda, en coordinacién con la Junta de Vecinos Los Ediles,
comenzd a coordinar la entrega de almuerzos. Desde ese entonces un grupo de vecinas
decidimos acompaiar y ayudar a personas mayores postradas o en soledad. Nos autoor-
ganizamos para recolectar ayuda y sostener ese apoyo. Hoy somos cerca de 22 mujeres
formalizadas como agrupacion, con directiva y reuniones mensuales, donde aportamos
un “kilo de amor” para canastas familiares. Realizamos campafias solidarias, colectas barria-
les y actividades recreativas a beneficio, procurando fortalecer nuestros vinculos afectivos y
comunitarios. Nuestra directiva actual esta conformada por Ximena Risco (presidenta), Ja-
queline Carbajal (secretaria), Doris Méndez (tesorera) y Cecilia Campos (socia honorifica).

51



Ximena Lagos Morales

Soy mujer, hija y madre. Trabajo como académica en la Universidad Austral de Chile
(UACh) y formo parte de la Agrupacién Arpilleristas de Angachilla, en la ciudad de Val-
divia, al sur de Chile. De profesion soy quimica farmacéutica (UACh), master en Farma-
cia Clinica y Atencién Farmacéutica (Universidad de Valencia, Espaila), especialista en
Farmacia Clinica (CONACEF) y diplomada en Estudios Biopoliticos (Universidad de La
Frontera, Chile). Investigo en torno a la iatrogenia clinica y social inducida por medica-
mentos y enfoques interseccionales en el estudio de salud, género, cultura, medicamentos
y sociedad. En este sentido, la narrativa en arpillera y su intertextualidad me ha brindado
un espacio expresivo, creativo y reflexivo que me ha permitido conectar con un cuerpo
politico colectivo: reconocernos con mujeres y disidencias de diferentes territorios que
resisten, produciendo comunidades de vida en medio de zonas de sacrificio y procesos de
colonizacion del ser, del saber y del sentir.

Angela Rojas Kuschel

Me formé como terapeuta ocupacional en la universidad y como bailarina en espacios
significativos de mi vida. La danza me abri6 a percibir el mundo y mi interior desde
una vision sensible con la vida. Tras conocer la somdtica, comencé a estudiarla en la
escuela Body Mind Movement. Actualmente estoy en mi ultimo afio de formacién para
certificarme como educadora de movimiento somatico. Me dedico a la salud mental en-
cuerpada en espacios comunitarios con enfoque de trauma y colectivizo mi danza con
Las Rizomdticas Colectiva. Creo que el camino de volver al cuerpo es volver a escuchar
la sabiduria de la vida.

Alexandra Sanhueza Lebégue

Me formé desde pequeiia en distintas disciplinas corporales, donde la danza y la expresion
corporal fueron la base. Luego estudié yoga, formandome tanto en Chile como en el extran-
jero (India), de la mano con la meditacién y el mindfulness. Todo esto abrié mi interés por
las practicas somaticas, como formas de seguir profundizando en las relaciones que existen
entre la mente y el cuerpo, en donde me formé en el método Feldenkrais. Actualmente es-
toy cursando la formacién como educadora somatica en la escuela Body Mind Movement.
Dedico mi entrega y mi servicio a trabajar con grupos de personas mayores y diversos
grupos con cuerpos adoloridos. Trabajo también como parte de la Fundacién Aire, que se
dedica a enfermedades respiratorias complejas. Ahi acompaiiamos, desde la somatica y la
respiracion consciente, a las personas durante todo el transcurso de su enfermedad, inclu-
yendo el fin de vida. Creo profundamente en el trabajo grupal y en la sanacion colectiva.

52



Daniela Troncoso Vargas

Soy mujer, educadora, danzante y ciclante. Me formé como profesora de historia, geo-
grafia y ciencias sociales. Luego continué el camino de la pedagogia desde la educacién
artistica y las danzas afro latinoamericanas, realizando una propuesta de talleres que vin-
cularon las memorias histéricas y corporales. Este trazado me susurré sobre la somatica, y
mi amor por la vida y el tiempo ciclico me llevaron a encontrarme con la Escuela Vivencia
Eco Somatica donde me formé como doula, acompanante para salud ciclica de la mujer,
donde actualmente realizo una formacion de terapeuta eco somatica. Creo en nuestra
capacidad de recordar nuestra sabiduria salvaje, comunitaria y la recuperacion de nuestra
soberania creativa.

Crystal Ramirez Fernandez

Soy gedgrafa formada en la Universidad Austral de Chile. Mi trabajo se centra en com-
prender las relaciones entre territorio, salud y vida comunitaria en contextos urbanos y
rurales del sur de Chile. Me interesa explorar como las personas habitan y transforman sus
espacios, integrando enfoques de justicia territorial y metodologias participativas desde
una mirada critica y sensible al habitar.

Marcia Paredes Navarrete

Soy mujer mapuche de Ainileufu. Periodista y licenciada en Comunicacion Social de la
Universidad Austral de Chile (UACh). Trabajé mis primeros afios en radio, inspirada en
la educacién popular radiofénica. Cursé un postgrado en Teatro Social e Intervencién
Socioeducativa en la Universidad Ramén Llull en Barcelona, Espaia; en La Habana, Cuba,
cursé una pasantia en Comunicaciéon Comunitaria y Teatro Comunitario. Regresé a Val-
divia y durante 6 afos trabajé con mujeres de un campamento con teatro testimonial. Soy
facilitadora y didacta de Biodanza IBFed, con especializaciones en educacion biocéntrica,
neochamanismo y metodologia infantil-adolescente. Durante 8 afios trabajé como do-
cente UACh con la asignatura electiva de Biodanza en la carrera de Psicologia. Imparto
sesiones en mi grupo regular y talleres en espacios educativos formales y comunitarios,
en dreas de salud y jornadas de co-cuidado, con infancia, jévenes y adultos. Soy cantora,
vocalista de Sortilegio Trio. Soy Guillatufe (ceremoniante) de la Comunidad Mapuche
Kalfvgen. Recibi el Premio Municipal a la Trayectoria artistica el aio 2023.

53



Claudia Rosales Neira

Soy actriz, profesora y directora de teatro, actualmente trabajo de manera independiente.
Me interesa mucho potenciar a las grupalidades o comunidades que desean fortalecer sus
vinculos y explorar en el ambito creativo. He combinado, a través de mis afios de expe-
riencia, el teatro y la educacidn, utilizando el teatro como una herramienta de desarrollo
personal que nos permita mirarnos y mirar a la comunidad de otras maneras. Creo pro-
fundamente en el arte como camino a la transformacion de nuestra sociedad.

Carolina Vega Ramirez

Ante todo, soy textilera. Desde el 2020 formo parte de la Agrupacion Arpilleristas de
Angachilla (Valdivia, Chile). Hace unos afos cursé un Magister en Literatura Hispano-
americana Contemporanea. Actualmente formo parte de dos programas doctorales; uno
en la Universidad Austral de Chile, y el otro en la Universidad Nacional de San Martin
(UNSAM), en Argentina. Ademas, me desempeiio como investigadora externa en forma-
cion en el Centro de Investigaciones en Arte y Patrimonio (CIAP), Argentina. Vinculando
teoria y praxis, mis lineas de trabajo consideran arpilleras chilenas, memoria, poesia lati-
noamericana, historia social de las mujeres y arte en Chile desde fines de los ‘60.

Jonathan Zuiiga Ortega

Como realizador audiovisual y fotégrafo, concibo el lente como una extension de mi sen-
sibilidad, donde convergen la imagen, el movimiento y el relato. Mi trabajo transita entre
capturar la energia cruda de la musica en vivo y una profunda conciencia narrativa aplicada
al documental social. Esta mirada humanista fue reconocida en 2025 por la UMCE y el Mi-
nisterio de las Culturas en el programa Visitas Artisticas, destacando mi labor en “Fotogra-
fias en la Cércel”. Hoy, como parte del colectivo Fotorock Valdivia, fusiono lo audiovisual y
lo fotografico bajo una misma filosofia. Mi obra trasciende el mero registro: vincula la ima-
gen al pulso de la vida, transformando cada captura en un documento cargado de verdad.

Isabel Guerrero Schiappacasse

Soy una eterna estudiante y exploradora del mundo. Hace algunos afios fundé Trafun Edi-
ciones, donde creamos libros y proyectos que ponen en valor el patrimonio natural y cul-
tural. Apuesto por el trabajo colaborativo, especialmente con agrupaciones y personas que
buscan el fortalecimiento de sus comunidades y territorios.

54



Agradecimientos

Las fotografias que recorren este texto han sido realizadas por nuestro querido compaiiero
Jonathan Zudiga Ortega en las distintas sesiones llevadas a cabo durante el periodo de
julio a noviembre de 2025 en la ciudad de Valdivia. Sin que existiera una propuesta formal,
Jonathan y su registro han sido parte de este proceso de creacién compartido, posibili-
tando que la fotografia cumpla su rol de dispositivo de enunciacion y visibilizacioén, donde
la imagen se vuelve voz, gesto y territorio simbdlico. Cada fotografia es una voz que se
visualiza, una memoria que se encarna y una manera de repolitizar la sensibilidad.

Nuestros sinceros agradecimientos a quienes nos han facilitado el acceso, de manera
gratuita, a los espacios para registrar nuestras vivencias grupales: Loida Carillanca Pérez,
presidenta de la Junta de Vecinos Los Ediles en el sector de Angachilla; Lisette Schwerter
Vera, directora del Ballet Folclérico de la Universidad Austral de Chile (BAFUACh) y
coinvestigadora del proyecto InES Género UACh cddigo INGE-2024-12; y a Angela
Navarrete Troncoso, encargada de programacion, produccién y gestion del Centro de
Extension Los Canelos (UACh).

Finalmente nuestra gratitud a Victoria Godoy Carrillo, Periodista InES Género UACh,
por su contribucién en la divulgacién de este proyecto y su sensible registro audiovisual en
la sesién de biodanza impartida por Marcia Paredes Navarrete en octubre 2025, facilitado
para la elaboracion del capitulo Sistema Biodanza.

55



Glosario

Agencia: Capacidad que tenemos para decidir, actuar y transformar nuestra vida. No nace
desde hacerlo solas, sino desde el encuentro con otras mujeres y la comunidad. Es la po-
tencia que habita en nosotras, incluso cuando estamos cansadas o dolidas. Se expresa
cuando ponemos limites, buscamos cuidado, compartimos saberes o nos organizamos.
La agencia nos permite transmutar el dolor, el miedo o el agotamiento en palabra y ac-
cion colectiva. Nuestra agencia crece cuando nos encontramos con otras y compartimos
experiencias. No siempre cambia todo de inmediato, pero mueve algo: una mirada, un
limite, una forma distinta de cuidarnos. Es una fuerza que no niega el sufrimiento, sino
que lo atraviesa y lo convierte en posibilidad. Reconocerla es reconocer nuestra dignidad
y capacidad de crear vida y sentido.

Capitalismo: Sistema que organiza la vida poniendo en el centro la ganancia y el dinero.
Funciona haciendo que el trabajo, el tiempo y la naturaleza se transformen en cosas para
vender y comprar. Muchas veces se sostiene gracias al trabajo invisible de las mujeres,
especialmente los cuidados y el trabajo doméstico. Este sistema genera desigualdades y
cansancio, porque no todas recibimos lo mismo por lo que aportamos. También impacta
nuestra salud y nuestros territorios. Entender el capitalismo nos ayuda a ver que muchos
malestares no son individuales, sino sociales y colectivos.

Ecofeminismo: Forma de mirar y defender la vida que une el cuidado de la naturaleza con
el cuidado de las personas. Nos muestra que la explotacion del territorio y la sobrecarga que
vivimos las mujeres vienen del mismo sistema. Reconoce el valor de los cuidados, de los sa-
beres cotidianos y de las redes comunitarias. Plantea que cuerpos y territorios estan conec-
tados: si uno se daiia, el otro también. El ecofeminismo propone poner la vida, la salud y el
bienestar en el centro. Nos invita a organizarnos para cuidar juntas lo que sostiene la vida.

Expoliacion: La expoliacion es el acto de quitar, despojar o apropiarse de algo de manera
injusta o violenta. Puede referirse a bienes materiales, pero también al trabajo, el tiempo,
la energia, los cuerpos o los territorios. Ocurre cuando alguien se beneficia del esfuerzo
o los recursos de otras personas sin un reconocimiento ni compensacion justa. En este
sentido, la expoliacion no es solo econémica: también puede afectar la dignidad, la salud
y la vida misma.

56



Extractivismo: Desde el ecofeminismo, el extractivismo es un sistema que explota la natu-
raleza y los cuerpos de las mujeres como si fueran recursos infinitos. Se basa en sacar sin
cuidar, sin reparar y sin respetar los ritmos de la vida. Dafia los territorios, el agua y la tierra,
y, al mismo tiempo, sobrecarga nuestros cuerpos con trabajo y cuidados. Por eso, cuando el
territorio enferma, nosotras también enfermamos. La salud y el bienestar son colectivos y
dependen de relaciones de cuidado. El ecofeminismo nos invita a defender la vida, el cuerpo
y el territorio como una sola lucha.

Farmaceuticalizacion: Se refiere a la tendencia a que la respuesta principal -y a veces la
unica- frente al malestar, el dolor o la tristeza sea un medicamento. Implica convertir ex-
periencias de la vida, del cuerpo o de la historia personal en problemas que “hay que tratar
con pastillas”, incluso cuando sus raices son sociales, emocionales 0 comunitarias. Los me-
dicamentos pueden ser necesarios, utiles e incluso salvadores. El problema no es la pastilla,
sino cuando se vuelve la inica respuesta y deja fuera otras formas de cuidado: el descanso, el
acompafiamiento, el movimiento, la escucha, lo comunitario.

Feminismo descolonial: Pensamiento que nace desde las experiencias de las mujeres de los
pueblos y territorios. Reconoce que muchas desigualdades vienen de la historia de coloniza-
cion, racismo y despojo que atin continda. Valora nuestros saberes, nuestras formas de cui-
dar y de organizarnos en comunidad. Entiende que el cuerpo y el territorio estan conectados
y que histéricamente han sido controlados y explotados. Busca justicia, dignidad y bienestar
para todas. Nos invita a pensar el feminismo desde nuestras propias vidas, historias y luchas.

Itinerario terapéutico: Camino que recorremos cuando buscamos alivio o respuestas frente
a un malestar. Incluye todo lo que hacemos: a quién le contamos lo que sentimos, los reme-
dios que probamos, las consultas, las esperas y los tratamientos. No es un camino recto ni
igual para todas. Como mujeres, muchas veces este recorrido es mas largo y desgastante,
porque nuestro dolor se minimiza o se normaliza. Ademds, esta atravesado por la carga de
cuidados, el trabajo doméstico, la falta de tiempo o de dinero, y el trato que recibimos en
los espacios de salud. Por eso, el itinerario terapéutico también habla de nuestras historias,
vinculos y condiciones de vida.

Itinerario corporal: Recorrido que hacemos con nuestro cuerpo a lo largo de la vida, mar-
cado por experiencias, dolores, cuidados y resistencias. Incluye como sentimos el cuerpo,
como lo escuchamos o lo silenciamos, y como cambia con el tiempo. Esta atravesado por el
trabajo, la maternidad, los cuidados y las exigencias cotidianas. También por las emociones,
el estrés y las violencias que muchas veces quedan inscritas en el cuerpo. No es igual para to-
das: depende de nuestras historias, condiciones de vida y del trato que recibimos. Reconocer
nuestro itinerario corporal nos permite comprender que el cuerpo habla y guarda memoria.

57



Medicalizacion: Al hablar de medicalizacién, nos referimos a las situaciones normales
de la vida —como el cansancio, el dolor, la tristeza, el estrés o los cambios del cuerpo- que
pasan a ser vistas solo como problemas médicos, algo que hay que diagnosticar, tratar o
corregir, incluso cuando no son enfermedades. Muchas de nosotras hemos vivido que, al
decir “estoy cansada’, “me duele el cuerpo” o “no puedo mas”, rapidamente nos asignen
una etiqueta o un diagndstico. A veces eso ayuda, pero otras veces deja fuera todo lo que
hay detras: la sobrecarga, la historia, el contexto, la vida que llevamos. La medicalizacién
no significa que la medicina sea mala. El problema aparece cuando solo se escucha al cuer-
po desde la enfermedad y no desde lo que vive, lo que siente y lo que necesita.

Retramatizacion: En el contexto del teatro espontaneo, el término retramar alude a un
proceso de recreacion y reescenificacion de historias reales compartidas por el publico.
A través de la improvisacion y de dispositivos especificos —como los del Teatro del Opri-
mido- se exploran problematicas sociales, terapéuticas o comunitarias, convirtiendo la
narrativa original en una experiencia dramatica colectiva y transformadora. En este me-
canismo, la audiencia se vuelve protagonista y, desde la espontaneidad, da forma a las
escenas para producir reflexién, conocimiento y cambio.

Trayectoria asistencial: Camino que recorre una persona cuando busca ayuda para cui-
dar su salud. No es solo una consulta médica, sino todo el recorrido: a quién acudimos
primero, cuantas veces contamos nuestra historia, qué tratamientos probamos, qué nos
ayuda y qué no, y coémo nos vamos sintiendo en ese proceso. La trayectoria no esta solo en
los papeles ni en las fichas clinicas: estd en el cuerpo. Cada espera, cada diagnostico, cada
cambio de tratamiento deja huellas, cansancio, esperanza o frustraciéon. Muchas hemos
pasado por consultorios, especialistas, exdmenes, terapias, remedios, y también por con-
sejos de otras mujeres, practicas de autocuidado, espacios comunitarios. Todo eso forma
parte de nuestra trayectoria asistencial, aunque no siempre sea reconocido como “aten-
cion”. Las trayectorias asistenciales no son lineales. Hay avances, retrocesos, pausas, aban-
donos y busquedas paralelas. A veces nos sentimos acompafiadas; otras, solas 0 no escu-
chadas. Cuando nos juntamos a compartir lo que hemos vivido, hacemos visible nuestra
trayectoria. La palabra, el cuerpo, el cuidado entre nosotras también son formas de aten-
cion, aunque no siempre estén en el sistema de salud. Nuestra trayectoria asistencial no es
solo por dénde pasamos, sino como nos sentimos en el camino y quiénes nos sostienen.

58



Este libro, sofiado en invierno,
termind de gestarse a inicios del verano,
época de frutos dulces, portadores de las semillas
de los nuevos ciclos que vendrdn.

Sie
|

59



Exploracion de itinerarios terapéuticos: cuerpo, juego y (re)encuentro expone
como -a proposito de la ejecucion del proyecto InES Género UACh
INGE220001 “Procesos de (des)farmaceuticalizacion de la vida: Itinerarios
terapéuticos y corporales de mujeres en medio de la expoliacion capitalista
extractiva en Chile’- la biodanza, la practica somatica, el mapeo corporal,
el teatro espontaneo y el arte textil pueden conjugarse en el trabajo territo-
rial a partir de la experiencia con dos agrupaciones de mujeres residentes
en Valdivia, Chile.

Se trata de ejercicios simples, tendientes a contener relatos, entramar
biografias y reforzar vinculos grupales como herramientas complementa-
rias en su cuidado, teniendo como base la asistencia de las participantes a
los servicios publicos de salud y sus luchas por relevar sus demandas en
términos de Estado.

Como agrupaciones y facilitadoras, disponemos esta informacién al
servicio de otras comunidades que deseen replicar un modelo siempre
perfectible, que procuramos desarrollar con el mayor carifio y respeto
posible, sin olvidar jamads que el eje esta dado por la vida cotidiana, la rela-
cion entre cuerpo y territorio, la libertad de expresion, el companerismo y
la ternura.

Carolina Vega Ramirez

Unive rsidad ' Vicerrectoria (;’J

Austral d Chl de Investigacion, Desarrollo \p'
L € 11€ | y Creacion Artistica i e
Conocimiento y Naturaleza + Género UACh

_‘x




